# التراث الأدبي بين محوري: التشكيل و القراءة

د/ حبيبة مسعودي جامعة جيجل

#### مقدمة:

المتأمل في الفعل القرائي للتراث الأدبي في الدراسات الحديثة يلحظ بأنه يعد مشروعا مفتوحا يتم تأسيسه وفق مراحل معينة؛ كون هذا الفعل يتكئ على محور تشكيلي قرائي إنتاجي، وكاصة إذا تم التسليم بأن الفعل القرائي لهذا التراث هو فعل متحدد يولد من القراءة وينمو ويخاصة إذا تم التسليم بأن الفعل القرائي لهذا التراث هو فعل متحدد يولد من القراءة وينمو ويتطور معها؛ فالتراث الأدبي لا يمثل نسقا منغلقا على ذاته ولا يحمل أفقا دلاليا ضيقا، بل هو كيان لغوي دلالي مفتوح، قابل للتحول الذي تصنعه الرؤية العصرية وكذا العملية القرائية، وهذا من منطلق أن العملية الإبداعية ذاتها لعبة تمارس مع اللغة ، فتكون القراءة بدورها لعبة ثانية تمارس مع ذلك التراث قصد إحيائه وفق ما يتولد معه من مناهج مستحدثة ومفاهيم نقدية وتحليلية حديدة تكون في رأينا مستحيبة للسياقات المتباينة التي تتحرك فيها العملية القرائية التي تجعل من الثابت في ذاك التراث متحولا والمستحيل فيه ممكنا، وهذا عن طريق الفعل الاستنطاقي لها—لعملية وكذا إعادة الصياغة وفق الرؤى المستحدثة التي لا تقتضي الانفصال أو الانسلاخ عن التراث ( الذات ) ، ولا الذوبان أو الانصهار في الآخر (الغرب)، ولا بناء الحواجز مع العصر؛ بل تدعو إلى ضرورة المزاوجة بين الرؤى التالية: الرؤية التراثية/ التقليدية (الماضي)، و الرؤية العصرية (الحاضر) ، والرؤية التطلعية (المستقبل) .

### ومن هذا المنطلق نتساءل:

- ✔ ما المقصود بمصطلحي التراث و القراءة ؟
  - ✓ كيف نقرأ هذا التراث ؟ ولمن نقرأه؟
- ✓ ألا يمكن للذات البشرية أن تنطلق من ذاتيتها قصد تأصيل الممارسة القرائية للتراث، وتأكيد الاستقلالية الفكرية وكذا هوية الحضور العربي؟
  - ✔ ثم هل للعملية القرائية أن تتم من خارج الكيان التراثي أم من داخله؟

✓ وهل يمكن رسم ملامح الفعل القرائي تكون ذات خصوصية حضارية عربية معاصرة متحررة من المركزية الغيرية أم لا؟

لعل المتصفح لتراثنا يتراءى له منذ الوهلة الأولى أنه يضم العديد من القضايا المتشابكة التي تحتاج إلى وجود ذات قارئة تميز بين الثابت و المتحول، معتمدة في ذلك على ملكة العقل مستكشفة المؤشرات المعرفية التي خلفها الأسلاف ،وربما هذه المؤشرات بدورها في حاجة ماسة إلى أنا قارئة تعمل على إبراز الأنظمة الاستدلالية التي يشتمل عليها التراث.

وحتى يستقيم عود هذه الدراسة يتوجب علينا تحديد مفهوم مصطلح التراث أولا - في مفهوم التراث:

من الواضح أن مصطلح التراث لا ينفصل عن المسار التواصلي للحركة الاستمرارية الراغبة دوما في الاستقرار، فهو لا يتوقف عند ما أبدعه الأسلاف من معارف ومعطيات موقفية في شتى الحقول المعرفية ، كما أن تلك الذات العربية لم تقل الكلمة النهائية فيما أبدعته من إنتاج ذهني.

وفي ظل هذا المنحى نشير إلى أن التراث لا يمكن التعامل معه على أنه يجسد < كيانا معزولا قائما بذاته، ومكتفيا بها، ومنغلقا عليها، ولا نرى أنه يمثل الصورة المثلى التي يحق لنا أن نتباكى لافتقادها ،أو التي يتحتم علينا أن نسعى إلى استعادتها على ما كانت عليه ؛ ولكننا ننطلق في هذا الاهتمام من تصور آخر ، نرى فيه هذا التراث جزءا من بنية حضارية أشمل تضم الماضي البعيد ، والحاضر والمستقبل جميعا >> (1).

ومن هذا المنطلق نذهب إلى أن التراث —وفق هذا التحديد المفهوماتي - غير منتهي وإنما هو خاضع لعمليتي التشكيل وإعادة التشكيل ،فهو ينطوي على خصائص معينة تجعله كلا موحدا تدفع المتعامل معه ينتهج العملية التفاعلية التي تحيئ له الفضاء الدينامي الذي يرسم معالم الرؤية المعرفية الإبداعية ،ويحدد مجالات الحركة الحوارية التوليدية وذلك وفق مستويات متحاوبة ومتداخلة ،تمثل القطب الهام في قراءة ذاك الزخم المعرفي المشتمل على بعض الثوابت والمتغيرات المتكئة على قيم معينة تكون مسلكا ضروريا لتحسيد الحدث الاتصالي بفعل التفاعل في حد ذاته ،وبخاصة إذا تم الإقرار بأن التراث يمثل — في أحد حوانبه—< قيمة مطلقة يرتكز عليها العقل لتمكين القيم الفكرية من الثبات وإسهامها في إنحاض الأمة >> (2)

وفي ضوء ما ورد في هذا النص يتوجب على الذات المبدعة أن تكون على درجة عالية من الوعي بمتغيرات القيم المطلقة التي تستلهم التراث ،فيكون لزاما على الملكة الذهنية أن تبحث في كيان تلك القيم لتستخرج ما هو فعال لأجل النهوض بالأمة؛ كون <الحركة الأولى لنهضة أي أمة من الأمم هي أن يلتفت الناهضون إلى عصور الازدهار والجحد في تاريخهم ليجعلوا من تراثها مثلهم في بناء نموذجهم الحديث ،وعلى هذا فإن إحياء القديم هو القاعدة الأساسية التي تقوم عليها هذه النهضة أو تلك ،وعلى هذا أيضا فإن الإحياء (...) ليس بعثا لميت ؛وإنما هو عود إلى عصور الصحة والنظارة لاتخاذها مثلا عليا تحتذا وتستلهم >>(3).

ومن الملاحظ أن دراسة التراث وإحيائه تتطلب التحاور مع الإشارات البعيدة في كيانه ،قصد استكشاف المعنى غير المنتهي وبسطه، وجعله معنا مكشوفا ليزيد الأول وضوحا، دون التلاعب بالمسلمات المعرفية عند المنجز لعمليتي التحاور والاستكشاف، ومن ثم تتم عملية قراءة وصياغة الدلالة المستكشفة ،مع إخراجها في نمط تشكيلي حداثي لا يكتفي صاحبه (القارئ) بالإدراك السطحي للمعطيات الموقفية ؛وإنما تتحرك العملية الذهنية عنده فتقوم بممارسة إبداعية فكرية غير منفصلة عن الخلفيات المعرفية وكذا الإجراءات المنهجية المعينة له على تقديم الرؤية القرائية التأويلية لذاك الكيان التراثي الذي يقتضي المزاوحة بين الماضي والحاضر لكي <جتمع ثقافتنا الموروثة مع ثقافة العصر الذي نحياه >>(4).

من المفيد إذن التنبيه على أن التراث له حضور كلي في إرث أي أمة فهو يمثل -في اعتقادنا- الوجود الفعلى لحلقات السلسلة الاتصالية والتواصلية بين الأزمنة التالية:

- الماضى (من حيث هو الأصل والتركيب الأول/ مخزون متشعب التوجهات ).
- ◄ والحاضر (من حيث هو المصور الآني للنشاط الفكري والإبداعي وكذا التصورات المعرفية والفنية /ماضي دينامي).
  - ◄ والمستقبل (من حيث هو تطلع لكل ما هو حداثي/ استشراف لما سيكون).

ومن خلال هذا المنظور يبرز لنا بأن التراث هو <جموعة التفاسير التي يعطيها كل حيل بناء على متطلباته الخاصة>>(5) ، وكأننا بالمتفاعل معه يعكس لغيره ماورائية ذاك التراث ، إنه في نظرنا يقع في إطار عدسة الرؤية الاستنطاقية لما هو موجود ، وذلك بغية الإسهام بوعي

وتصميم في إنتاج المسند المقروء ،عن طريق تجسيد التفاعل بين الآليات القرائية والموجهات الأدائية

والجدير بالذكر أن كلا من الصبغة السوسيولوجية التكوينية التركيبية للمعطيات الموقفية و التمثيل اللغوي لها لا ينفصلان عن ثنائية الإنتاج والتقليد الماثلة بينهما لاستخراج معطيات تلك الصبغة وذاك التمثيل مع ضرورة التأكد من نمطية تأديتها للوظيفة المنوطة بما ذات الأبعاد المنهجية والمعرفية التي يحتضنها الهيكل التراثي ،ولا يظهر هذا -في رأينا- دون أن حرتقتل التراث معرفة، كما كان يقول بعض علمائنا ،هذا القتل الذي يشبه في بعض جوانبه قتل الأب هو الوسيلة الأولى للتحرر من سيطرته، وإفساد المجال للنمو الطبيعي ،وهو يقع في المنطقة الإيجابية بين موقعين سلبين، أحدهما هو التبعية المطلقة له والآخر هو الثورة القاطعة عليه،وكلاهما طريق مسدود>>(6).

وفي ضوء هذا السياق يحرو بنا أن نشير إلى أن التراث يتضمن العديد من المؤشرات المعرفية التي تستوجب وجود ذات قارئة تكون على مقدرة فائقة على انتهاج مسلك استنطاقي توضيحي يكشف الحجاب عن اهتمامات الأسلاف في الماضي ،وعن كيفية بنائهم لمحدهم الحضاري الذي بلغ أوجه في الأزمان الغابرة ،وهو في زمننا الراهن يدعو إلى حتمية امتلاك زمام عقلية عصرية تفسر تلك الظواهر الفكرية وتستخرج ما فيها من تطور معرفي .

والحالة هذه تجعلنا نذهب إلى تحديد الموقف من التراث الذي حرايس موقفا من الماضي وإنما هو موقف من الحاضر فبحسب موقفي من الحاضر يكون موقفي من الماضي، وليس العكس ، كما يقال أو كما يظن، إن الماضي هو سندي وسلاحي لمشروعية حاضري وبحسب معرفتي بحاضري وموقفي من حاضري تكون معرفتي وموقفي من الماضي >>(7).

ومن هذا التوجه الفكري نقول: إن التراث له وجود فعال في البناء الحضاري يعكس الماكان ويعين على بناء الكيان الآني كما يوضح معالم الاستشراف المستقبلي ،وذلك وفق منظور منهجي متحدد يحمل رؤى نقدية معاصرة ،ولا سيما إذا تم التسليم بأن التراث<لا يوجد في ذاته وإنما هو قراءتنا له ،وموقفنا منه وتوظيفنا له>>(8).

ومن منظور هذه الدلالة نلحظ بأن المرء لا يمكنه تجاهل تراثه بكل جوانبه المتنوعة:الأدبي منه والثقافي والتاريخي...وما إلى ذلك ،فهو يقترن برغبة دفينة وعلنية في الوقت ذاته

تشكل دافعية القراءة وتستبصر كيفية التوظيف له ، لإنتاج معرفة جديدة بالتراث المقروء بواسطة أدوات المعرفة المتاحة في عصر القارئ ، كون التراث لا يستكشف ذاته بذاته ولا بأدواته الشخصية وإنما القارئ هو المنجز لهذه العملية القرائية الاستكشافية، ولكي تتضح هذه العملية يتحتم علينا تحديد مفهوم مصطلح العملية القرائية، للتعرف على كيفية تطبيقها في قراءة تراثنا الأدبي .

# ثانيا - في مفهوم العملية القرائية:

من المتفق عليه أن النص يعد بنية تركيبية حاملة لمعطيات معرفية تقتضى فك شفراتها والتصريح بدلالاتما الدفينة والمتوارية خلف العلاقات الداخلية التي لا يمكن أن تحيل المتعامل معها إلى دلالة واحدة ؛ لأنها تتضمن علامات تستمد تعددها من تلك الإيحاءات التي تعبر عنها ، وتجعل من بنائها الدلالي كيانا معرفيا قابلا للتفكيك، ومفتوحا على جميع الدلالات الممكنة ويتم ذلك وفق إتباع إستراتيجية نصية ذات وقع رمزي يتجاوز حدود المصرح به إلى وضع خطاطة معرفية تخص الدلالة غير المصرح بما؛فالنص إذن ما هو إلا <<رحم تنمو فيه المعاني وتتناسل المؤثرات والتقبل يُولِّد بحسب طاقته القرائية ظلالا من المعنى الممكن>>(9) فإن القراءة عملية ذهنية يتحسد في ضوئها التفاعل بين المنجز الذهني (النص/Le texte) والمستنطق له (القارئ/Le lecteur) في علاقة تكاملية ؛كون << القراءة لا تتم إلا مع الكتابة ،إنها فعل مستحدث يستحدثه النص المكتوب ،وكأن النص نداء،وعلى القراءة أن تلبي هذا النداء>>(10)؛ فكل واحدة منهما تستدعى حضور الأخرى ،إذ لا يمكن الفصل بينهما ،فإذا كانت الكتابة تمثل الرسم الحرفي للألفاظ والإدلاء ببعض معانيها وفق قواعد متواضع عليها تضبط الفعل التركيبي لها،فإن القراءة هي تفكيك المنظومة التشكيلية لتلك الألفاظ ،ومحاولة تقديم منظومة مقروئية مستحدثة ،ومن هنا تتحرر الكتابة من القيود التي تنتخب لها معاني معينة لتتجاوزها إلى معاني أخرى تكون وليدة الحدث التفكيكي للرموز اللغوية؛ فالقراءة إذن < تفتح للقارئ إمكانية المشاركة في فعل الخلق، باستعارة قدرة الكاتب على إتيان فعل الخلق والتكوين، والدخول في الأقاليم البعيدة الموحشة والتوغل في اللامنكشف المجهول>>(11).

وفي هذا السياق يظهر لنا بأن العملية القرائية من حيث هي لا تنفصل عن أفق معرفي محدد ، ووجود ثقافي تاريخي تعبر عنه الدوال والمدلولات المشكلة لبنية المنجز الذهني الذي يحمل جملة من المؤشرات التي تعد بمثابة مفاتيح تعين القارئ على فتح مغالقه - مغالق النص - ، كما

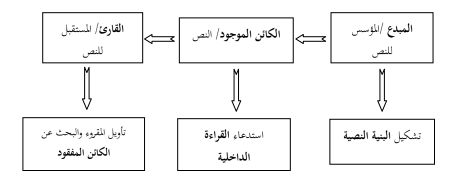
تصور علاقة المتفاعل معه بالنصوص الغائبة والمعاني الحالية التي يمكن الوصول إليها بواسطة طرح الأسئلة والبحث عن الأجوبة ،وبخاصة إذا تم الإقرار بأن القراءة ليست وليدة العدم وإنما هي 
حتبدأ من طرح أسئلة تبحث لها عن إجابات ،وسواء أكانت هذه الأسئلة التي تتضمنها عملية القراءة صريحة أم مضمرة ،فالمحصلة في الحالتين واحدة وهي أن طبيعة الأسئلة تحدد للقراءة اللهاتما>>(12).

ونحن في هذا المقام نشير إلى أن القارئ في تعامله مع البنى النصية ينتهج أسلوب طرح السؤال والبحث عن الجواب، فالسؤال هنا بفضله يبسط المفاهيم التي تتضمنها الأعمال الأدبية ومن ثم يقدر قيمتها ،حيث ينتقل بها من فضاء ضيق إلى فضاء رحب يستوعب المادة المعرفية ومعايير الجمالية فيها، علاوة على التأويلات المتعددة لها والمقدمة للمرايا اللانحائية ، فالمنجز للعملية القرائية يهتم بشفرات النص ذات الطابع اللغوي بالدرجة الأولى المتمحورة حول النص وكأننا به ينطلق من الفرضيات التي تجعل من ذاك النص شرعية حضورية يستخدمها بوصفها كيان فعلي يلك الحق في الاشتغال على تقديم تداخلات سلطوية في بنيته ، وذلك عن طريق مصاحبة العملية المقارباتية للبنى النصية ، والفعل ألمحاوراتي التحليلي والتعليلي لمعطيات ذاك النص البنائية التي تعد بمثابة معين للقارئ في عمله ألتفكيكي والتتبعي لشفراته وأنساقه المتباينة .

فهذا كله يسهم مساهمة فعالة في إنتاج الدلالة من النص وفي النص من غير قيود ،والإستراتيجية القرائية البديلة هي تلك التي يتم تحديدها من قبل القارئ(المنجز للعملية القرائية )من البنية النصية في حد ذاتها ،فهو هنا يتفوق على سلطة النص،وذلك وفق آلية ذهنية تعد مركزا أساسيا في الوصول إلى استكشاف المعاني ،وتحويل النص إلى بيان دلالي يبقى في نظرنا مؤجلا لأنه غير ظاهر فهو غائب/مضمر ،و ما القراءة -في نظرنا- إلا تأكيد لذاك الغياب واستحضار له،وذلك قصد تبيينه وإظهاره ومن ثم إفهامه للغير .

فلا غرو إذن إذا ما قلنا :إن العملية القرائية تتميز بإستراتيجية خاصة تجعلها ترتكز على إمكانات علمية،وآليات إجرائية تمكنها من الارتحال بين البنيات النصية ،وتسعى إلى الاشتغال بمرامي الدوال المعممة ، حيث نلحظ بأن شغلها الشاغل هو البحث في كنف الكائن الموجود ( النص المعممة ) ،وإبراز علاقاته الداخلية ،لتشكيل الكائن المفقود (النص المقروء والمنتج / المحتمل).

ومما يبدو لنا أن هذا العمل نابع من الوعي بأن النص الإبداعي يتميز بخطاطة تصويرية لدواله ومدلولاته ومستوياته المختلفة المساعدة للقارئ على كشف الستار عن إحالاته الدلالية ،وهذه المسلمات المشار إليها تدفعنا إلى النظر إلى القراءة بوصفها أداة تمكننا من التعرف على ماورائية ذاك الكائن الموجود التي – في رأينا- لا يمكن أن يستقيم وجودها في ظل حدود مألوفة،فهي تدعو المشتغل عليها إلى تجاوز حدود الظاهر للوصول إلى استكشاف المضمر،ويمكننا توضيح ذلك على النحو التالى:



وإذا كان الأمر كذلك فكيف نقرأ تراثنا ولمن نقرأه؟ وهذا ما سنتناوله في العنصر الموالي من هذه الورقة البحثية:

# ثالثا- كيف نقرأ التراث ولمن نقرأه؟:

من الطبيعي أن تكون قراءة النص التراثي ذات أهمية كبرى، فهي تدعو إلى ضرورة التعرف على المادة الخام الغنية بجوانب مجمل الحقول المعرفية ،والجاعلة من الحاضر جزء لا يتجزأ عن الماضي ولا ينقطع عنه مطلقا ،إنه يقتضي من قارئه استخراج مضمراته ومكوناته الروحية والفكرية؛ كونه يتضمن شبكة من المعطيات الموقفية والمنظومات المعرفية - الأدبية منها واللغوية - الناتجة عن طاقة تأملية معينة ،العاكسة لمحطات فكرية حضارية ،والمصورة لرؤيا الواقع ،فهي تجعلها تحمل مستويين من الإدراك المعرفي وهما:

◄ إدراك معرفي ذاتي / فردي: يتصل بالذات المشكلة للنص التراثي وفق تصورات معرفية وفنية محددة تميزها عن غيرها في عملية التفاعل مع الأنشطة الفكرية والإبداعية.

◄ إدراك معرفي ذواتي / جمعي: تبرز في ضوئه شخصية القوم أو الأمة وتتحدد خصوصياتها.

وبناء على هذا التصور يتضح لنا – كما سلف الذكر – أن الأسلاف قد وصلوا إلى أوج حضارتهم بفضل ما خلفوه من مكنونات معرفية كان لها بناء معرفي متماسك، يستلزم وجود ذات قارئة تستبين خباياه ،وتستوضح خلفياته الثقافية والسياسية والاجتماعية والدينية والمنطقية ...الخ. وفي ظل هذا المنحى نشير إلى أن التعامل مع النص التراثي سلك مسلكين:

- ◄ المسلك الأول: يتمثل في التبعية المطلقة له.
- 🖊 المسلك الثاني: يكمن في مقاطعته والبحث عن بديل عنه.

ومن الواضح أن هذين المسلكين يبينان لنا بأن التعامل مع التراث عموما و الأدبي منه على وجه الخصوص يقتضي إعمال العقل في التفاعل معه ، فهو في مرحلته الأولى يكون ذا صبغة نقلية لما قدمه لنا القدماء ،وعدم الاكتفاء بذلك وإنما يتوجب الانتقال به إلى المرحلة الثانية التي بجعل منه كائنا قابلا للقراءة والاستنطاق والابتعاد عن التبعية الفكرية ،والتحرر من سلطة الماضي ،ومن ثم الضفر بمكانة خاصة ومتميزة في إطار النظام المعرفي والحضاري اللامستقر وما ينبثق عنه من قراءات مستحدثة فعالة تذهب بالنص التراثي إلى إمكانية القراءة وإعادة الإبداع،إنه متحرر مما يعرف بالقطيعة بين الاثنين (التراث / الإبداع)، و تجسيد الاتصال بينه وبين ما هو مستحدث (القديم / الحديث)، (التراث / الحداثة).

فقارئ النص التراثي الأدبي يتفاعل مع كل من القضايا التراثية (الماضي) وفي الوقت ذاته يستحيب لقضايا الحداثة (الحاضر) مَادًّا جسور التواصل بين الماضي والحاضر في إطار التداوليات الفكرية وأصول معرفية ، وإجراءات منهجية تحضر في العملية القرائية لكل حقل من الحقول المعرفية.

وإذا ما انطلقنا من الغاية الأساسية من قراءتنا للنص التراثي تستوقفنا الكيفيات الثلاث في القيام بالعملية القرائية له نوردها كما يلي:

◄ الكيفية الأولى: تتمثل في القراءة الاختيارية/ التمييزية/ التمحيصية :مهمتها الجمع بين ما يعرف بالأصالة والمعاصرة،القديم و الجديد،الماضي و الحاضر،وهكذا؛فهذا النمط من القراءة للنص التراثي يشتغل أصحابه على الاستفادة مما هو تراثي وفي الوقت ذاته السعي إلى التفاعل مع ما هو جديد،وتبقى هذه العملية خاضعة لحدث الاختيار والتمييز بين القضايا، فالاتصال ببعض الأمور التراثية يقتضي عدم تجريدها مما شحنت به من دلالات فكرية وثقافية إنما الاعتماد على تقنية معرفية بوصفها آلية إدراك الفكر الإنساني وعامل ابستيمولوجي يجسد الوصال بين مكون معرفي تراثي ومكون معرفي آخر نحضوي ،وذلك وفق احترام معالم الواقع الثقافي والحضاري ؛فالعمل النهضوي
◄ يكن أن يكون قائما على ما ينتجه الغير بل يجب أن يأخذ ما هو إيجابي في تراثنا القديم،والعمل على بعثه من جديد حتى يواكب العصر >>(13) ،والإنسان المنتقص من قيمة ماضيه لا يمكن أن يبني حاضره ولا أن يستشرف مستقبله .

ومما يتجلى لنا أن الدلالة التي يحتويها هذا النص تتجاور مع قولنا بأن العمل التجديدي للفكر يستلزم على القائم عليه أن يعود إلى المخزون التراثي ويتأمل صرحه الكياني الدلالي ليمحصه ويختار منه ما يراه مناسبا لعصره ، مميزا بين ما هو ايجابي في قضيته المدروسة وكذا لذاك العصر، وما هو سلبي قد يستفاد منه فيما سيأتي من الحركة الدراسية التجديدية للتراث،ومن ثم يكون فعل الاختيار والتمييز هنا بمثابة مصنف للنص التراثي إلى صنفين:صنف يأخذ مكانه في سلسلة الدراسات التجديدية المعاصرة ، وصنف ينتظر لحظة استحيانه فيما سيأتي من تلك الدراسات .

◄ الكيفية الثانية: تتمثل في القراءة التحويلية/ البنائية/ التشكيلية :مهمتها الانتقال من قراءة النص (التراث) قراءة ذات صبغة تراثية إلى قراءة استحداثية ،تخرج به من كنف التقليد والمحاكاة لتصير إلى التحول والبناء بواسطة الاستناد إلى حدث الإبداع والتحديد ،وذلك عن طريق السعي نحو <<إعادة بناء التراث لإعطاء العصر دفعة جديدة نحو التقدم >>(14)، بحيث يظهر لنا بأن التطور الثقافي والفكري يستوجب إزاحة الحواجز بين القديم والجديد،التراث والحداثة

...اخ، كما يتطلب فك أغلال الانغلاق على الذات والانفتاح على الآخر، إنه يقتضي العود إلى التراث وإعادة إحيائه وبنائه لوضعه على المسار التقدمي ، فالهدف منه ليس فهم العصر بقدر ما هو تطوير لهذا العصر ، ويبقى منطلق هذا النوع من القراءة الاهتمام بخصوصية الحاضر ، وما له من اعتبارات فكرية وثقافية وسياسية واقتصادية ... و ما إلى ذلك ، دون التقيد بالماضي أو ما يخلفه من حقائق؛ كون الماضي كما نعلم جزء لا يتجزأ من التراث.

◄ الكيفية الثالثة: تتبدى في القراءة الاستبصارية/الاضائية : تتضح لنا معالمها من خلال تبيين القارئ للمستويات الخطابية وعلاقتها بالقاعدة الثقافية المميزة للفكر العربي من جهة ،والتطور الحاصل في مولدات الذهنية العربية من جهة أخرى،هذا التطور الذي صار يدرك حقيقة الأمر المستحدث ويمنحه معنى خاصا، و يجعله عاملا هاما في التطور الحضاري،ومركزا أساسيا في بناء مقارباته الفكرية التطويرية،إذ يبرز فيه استكشاف الأنظمة المعرفية التنويرية المبينة < لقوى العقل الإنساني وفكرة التقدم الاجتماعي >>(15).

وتكتسب هذه القراءة مشروعية وجودها من حدود زمنيتها الثقافية المتحررة من خصوصية التحديد التوقيقي الطبيعي والخاضعة لآليات إنتاج المعرفة الناجمة عن تكوين العقل العربي وما له من أنظمة معرفية تتشكل وفقه بنية هذا العقل من حيث حرما تنطوي عليه هذه البنية من أنظمة عرفية ،أو أنساق المفاهيم والمبادئ والإجراءات التي تعطي لمعرفة هذا العقل بنيته اللاشعورية>>(16) ،المنيرة لجانب من حوانب الحياة الفكرية للمجتمع ومن ثم الحياة المجتمعية برمتها،فالتراث العربي أنتجه عقل عربي يتميز ببنية ثقافية معرفية حاصة تميز المجتمع العربي من جهة،وقابلة للاستجابة لمقتضيات العصر من جهة أحرى ،ومن هنا نتساءل: كيف يتم إحياء التراث العربي وفق الدرس الحديث ؟ هذا ما سنتناوله في العنصر الموالي.

## رابعا: القراءة الإحيائية للتراث وفق الدرس الحديث:

إن قراءة التراث ليست بعثا لميت كما ذكرنا آنفا ،فهو في رأينا مشروع فكري يتميز بالتعدد المعرفي -عبر الامتداد الزمني - الذي يتعذر الإحاطة بجميع جوانبه، فالقارئ الحداثي إذا ما أراد أن ينطلق من خصوصيات الدرس الحديث القائم على النقد والفهم والإفهام يجد نفسه

أمام إشكالات متباينة منها ما هو متصل بطبيعة العلاقة الماثلة بين الذات والإبداع ،وكذا مساءلة القيم الجديدة للعملية الإبداعية القرائية وتحديد علاقاتما بالنص التراثي، والاستفادة من أشكاله كافة ،مع إعادة تشكيله في ضوء معطيات جمالية، وأسلوبية ودلالية...الخ.

وكان من الطبيعي أن يقودنا كل ما سبق إلى القول بأن التراث الأدبي يعد ماضيا فكريا يحيا في الحاضر، ولذلك يستلزم قراءته قراءة حداثية ترمز إلى التطوير والارتقاء لا الرفض لما كان ( التراث / الماضي) ، كون المنتوج التراثي - بطبيعة الحال - غير زمكاني ، إنه متحرر من ثنائية الزمان والمكان، بحيث حرفما كان محدثا في شعر الجاهلية - على سبيل المثال - ما زال فاعلا، وله الأثر الحداثي نفسه إلى الآن>>(17).

ومن ثم يصير التراث في اعتقادنا حاملا لرؤية فكرية ،ومركزا مرجعيا لا نحائي الدلالة ،فحيويته وفاعليته يمكنها أن تشكل له روحه الحداثية في زمننا الراهن ،والتعامل معه لا يعني انغلاق القارئ على الماضي ،أو الذوبان والانصهار في كيان الآخر (الغرب)،وإنما يقتضي من قارئه مراعاة التوازن المنهجي بين ما هو تراثي وما هو حداثي وبخاصة إذا تم التسليم بأنه حالا يمكن أن توجد علاقة صحية بالحاضر في غيبة سوية بالماضي > (18) ،فالدرس الحديث للتراث الأدبي و اللغوي يسعى أصحابه إلى العدول عن المألوف ،وكسر أغلال الجمود والنمطية ومناشدة اللانحائي واللامحدود، ومحاولة تشكيل بناء فكري خاص وجديد لا يتم فيه إلغاء البنية السابقة ،وفتح أفق مستحدثة لقراءته تتناول مستويات عديدة منها المستوى الأسلوبي والسيميائي ،التفكيكي والتوليدي... وما إلى ذلك من مستويات القراءة.

ومما يبدو لنا أن عملية استحضار مكونات التراث تقتضي إعادة النظر في المعايير المستخدمة ، وتجاوز لحدود الماكان، وتحرير للملكة الذهنية القارئة، مع ضرورة عدم الانفصال بين الراهن والمنقضي، وكذا الاستجابة للحركات التحديثية ،والتحولات الفكرية، وما لها من أنساق معرفية تلح على اكتشاف "الأنا/ الذات" وما لها من حضور فيما تترجمه من انعكاسات على علاقتها بالواقع من جهة وبالآخر من جهة أخرى، ومن ثم تكون العملية القرائية للنص التراثي وفق منظور حداثي ينتج معرفة جديدة للتراث المقروء ، ونوضح هذا من خلال الجدول التالى:

| خصوصية الأزمنة                                                 | التراث و الأزمنة |
|----------------------------------------------------------------|------------------|
| 🗶 الذاكرة                                                      | الماضي           |
| الأصالة 🗶                                                      |                  |
| 🗶 الهوية                                                       |                  |
| 🗶 الماضي حي في الحاضر                                          | الحاضر           |
| 🗶 الواقع الحاضر                                                |                  |
| 🗶 إشكال معرفي                                                  |                  |
| 🗶 قراءة الماكان                                                | المستقبل         |
| 🗶 حدل الأنا مع ماضيها وحاضرها ومستقبلها                        |                  |
| 🗶 حدل الأنا مع الآخر المتداخل مع ماضيها وحاضرها ومستقبلها      |                  |
| خصوصية الحدث القرائي للنص التراثي (الأدبي) وفق الدرس الحديث    | الأزمنة          |
|                                                                |                  |
| 🗶 مقروء ثابت قبل القراءة                                       | الماضي           |
| 🗶 استقرار نسبي في الدلالة                                      |                  |
| 🗶 فهم مباشر و غير مباشر يقتضيه السياق وقرائن اللغة             |                  |
| 🗶 وجود فعلي يتحقق عبر القراءة                                  | الحاضر           |
| 🗶 وجود يتحسد خارج الذات الإنسانية                              |                  |
| 🗶 تفاعل بين العلاقات المتشابكة والمعقدة والمتداخلة             |                  |
| 🗶 الذات فاعلة إزاء موضوعها                                     | المستقبل         |
| 🗶 تفاعل الذات مع النص المقروء في ضوء النظريات النقدية المعاصرة |                  |
| 🗶 قراءة إحيائية تجعل من الأصول غاية مقصودة لذاتما              |                  |

وبمثل هذا الفهم إشارة إلى أن العملية القرائية للنص التراثي الأدبي تتركب من:

- ✓ قارئ النص التراثي= وما له من فاعلية استكشافية
- ✓ النص التراثي القرائي= انفعالية النص وتجسيد العلاقة الانجذابية بينه وبين قارئه
- ✓ ناتج الحدث القرائي للنص التراثي = ظهور دلالات مستحدثة ترتبط بخصوصية القارئ ورؤيته

وقد توحي هذه الأبعاد بكيفية قراءة البنية النصية التراثية المتمحورة حول الآليات القرائية التالية:

✓ الآلية القرائية الماضوية/ المحاكاتية :التي يرتد فيها <<الناقد التقليدي إلى الماضي وإلى التراث على وجه الخصوص لإرساء تصوراته الفكرية وقيمه الاجتماعية >>(19) ، بحيث يكون هذا الناقد منطلقا من الماضي ليدرك الحاضر وما ينتجه من بناءات دلالية تكون مرتبطة في الدرجة الأولى بالبنية السطحية للنص التراثي، ومن ثم تكون دلالاتها أولية.

- ◄ الآلية القرائية الحداثية: تجعل<< الحاضر امتدادا للماضي>>(20) ، إذ ينطلق القارئ من الحاضر لإعادة بناء الماضي ،فهو يكون على دراية بالدراسات المتطورة ،وحيثيات المناهج النقدية المعاصرة، وذلك حتى يخضعه للقراءة التحليلية التأويلية التي تغير سياقاته التاريخية والاجتماعية التي كان يتضمنها .
- ◄ الآلية القرائية التوفيقية:التي تجمع بين الآليتين السابقتين ؟إذ يعتبر أصحابه<<الماضي أصلا لا يمكن الخروج عليه ويسعون إلى أحكام الحاضر في ضوئه >>(21) ، بحيث يتم الربط فيها بين الوحدات المنهجية المعرفية البنائية والوحدات العلائقية للنص المقروء.

# خاتمة : يمكن الخروج من هذه الدراسة بجملة من النتائج لعل أهمها:

- النص التراثي كان و لازال في حاجة ماسة إلى قراءة و إعادة القراءة قصد كشف الستار عنه والوقوف عند خباياه كونه يعد مشروعا مفتوحا على كل الأصعدة.
  - النص التراثي كائن متحرك خاضع للتشكيل و إعادة التشكيل بفضل العملية القرائية .
- إنه ممارسة إبداعية فكرية تحتاج إلى إجراءات معرفية منهجية تعين على تقديم الرؤية القرائية التأويلية دون إغفال للماضى أو قفز عن الحاضر.
- قراءة التراث إما اختيارية / تمييزية ، أو تحويلية / بنائية ، أو استبصارية / إضائية ( تنويرية) لا تخرج كلها عن حمى البنية الثقافية المعرفية للمجتمعات و القابلة للاستجابة لمقتضيات العصر .

- قراءته تكون قراءة حداثية ترمز إلى التطوير والارتقاء لا الرفض لما كان ( التراث / الماضي) و ذلك وفق آليات قرائية تأخذ بعين الاعتبار.

#### الهوامش

- شرف الدين ماجدولين :حكايات صور (تأملات نقدية ) منشورات الاختلاف ، الجزائر ، الدار العربية للعلوم ناشرون ، بيروت لبنان، ط 1،1430هـ، 2009م.
- كريم الوائلي :المواقف النقدية بين الذات والموضوع (دراسة لنقد القصة القصيرة ،العراق) العربي للنشر والتوزيع ،القاهرة، د ط ، 1986م.
- 3. زبادية محمد لخضر: من أعلام النقد العربي الحديث والمعاصر ( دراسة في المنهج) ،سلسلة كتب في الحقول المعرفية والنقدية ،دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع ، القاهرة ، جمهورية مصر العربية، ط 1، 2007م.
- لكي نجيب محمود: المعقول واللامعقول في تراثنا الفكري ،دار الشروق للطبع والنشر والتوزيع ،القاهرة،
   جمهورية مصر العربية،دط
  - 5. حسن حنفي : التراث والتجديد ،القاهرة، جمهورية مصر العربية ، د ط ، 1980م .
- صلاح فضل :إنتاج الدلالة الأدبية، مركز الحضارة العربية ،القاهرة ،ط2،2002م،ص:123،وينظر أيضا: محمد بدوي: قضية الحداثة ومسائل أخرى في النقد الأدبي، دار شرقيات للنشر والتوزيع ،القاهرة، ط1 ، 1999م ، ص: 14.
  - 7. محمود أمين العالم: الوعبي الزائف ، القاهرة، جمهورية مصر العربية ، د ط ، 1977م ، ص: 222.
    - 8. حسن حنفى : التراث والتحديد ، ص: 11
- 9. شكري المبخوت: جمالية الألفة (النص ومتقبله في التراث النقدي) ، المجمع التونسي للعلوم والآداب والفنون ، بيت الحكمة ، تونس ، ط 1،1993م ، ص: 13.
- 10. حسين الواد: من قراءة النشأة إلى قراءة التقبل ،ندوة القراءة والكتابة، نشر جامعة تونس ،د ط ، 1988م.
- 11. حمادي صمود: قراءة نص شعري من ديوان "أغاني مهيار الدمشقي" لأدونيس ،ندوة صناعة المعنى وتأويل النص.

12. نصر حامد أبو زيد :إشكاليات القراءة وآليات التأويل، المركز الثقافي العربي للنشر، بيروت ، لبنان ، ط 2،أيلول 1992م.

- 13. حبيبة طاهر مسعودي: قراءة جديدة للمصطلح في التراث النقدي العربي من العصر الجاهلي إلى القرن الثالث الهجري، مكتبة وهبة للنشر والتوزيع، القاهرة ، جمهورية مصر العربية، ط1، 1429هـ -2008م.
  - 14. حسن حنفي : من العقيدة إلى الثورة ،القاهرة، جمهورية مصر العربية ، د ط ، 1988م .
- 15. إبراهيم فتحي :معجم المصطلحات الأدبية ،المؤسسة العربية للناشرين المتحدين،التعاضدية العمالية للطباعة والنشر،صفاقس ،الجمهورية التونسية،ط 1،1986م
  - 16. محمد عابد الجابري :تكوين العقل العربي، بيروت، لبنان، دط ، 1984 م.
- 17. مروة متولي: حداثة النص الأدبي المستند إلى التراث العربي (دراسة لفنيات الموروث النثري وجماليات السرد المعاصر في أدب جمال الغيطاني 1969. 2005 م) ،دار الأوائل للنشر والتوزيع والخدمات الطباعية،سورية ،دمشق، ط 1، تموز 2008م، ص: 29.
- 18. جابر عصفور: استعادة الماضي: مكتبة الأسرة للنشر والتوزيع، القاهرة ، جمهورية مصر العربية ، د ط ، 2001م
- 19. كريم الوائلي: المواقف النقدية بين الذات والموضوع دراسة لنقد القصة القصيرة العراق،العربي للنشر والتوزيع، القاهرة ، جمهورية مصر العربية، د ط، 1986م
  - 20. المرجع نفسه، ص: 20.
  - 21. المرجع نفسه، ص: 21.