وذارة التعليم العالى والبحث العلمي

ISSN: 2602-7585 **EISSN: 2710-8643** 



# المجلّد 03 - العدد 02 - ديسمبر 2021



لوحة الغلاف من تصميم الفنّان أحمد بوحفص

ISSN: 2602 - 7585

EISSN: 2710 - 8643

الإيداع القانوني: ديسمبر 2021



مجلّة أكاديميّة دوليّة نصف سنويّة مُحكَّمة تصدر عن معهد الآداب واللّغات بالمركز الجامعي مغنيَّة بالجزائر تُعنى بنشر الدّراسات اللّغوية والأدبيّة والنّقدية باللّغة العربيّة والإنجليزيّة والفرنسيّة

المُحَلَّد 03 / العدد 02 ديسمبر 2021

تُرسَل المقالات عبر حساب المجلّة في المنصّة الجزائريّة للمجلّات العلميّة:

https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/587

تُوجَّه المُراسَلات إلى رئيس التّحرير عبر بريد المجلّة:

adabmajala18@yahoo.com

# المدير الشَّرفي للمجلَّة مدير المجلَّة

أ. د. مراد نعوم

مدير المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر معهد الآداب واللّغات – المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر

رئيس التّحرير

أ. د. سيدي مُحمَّد بن مالك

المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر

# فريق التّحرير

| أ. د. يوسف إسكندر          | جامعة بغداد – العراق                         | مساعد مُحرِّر  |
|----------------------------|----------------------------------------------|----------------|
| أ. د. عبد الحقّ فواز       | الجامعة الهاشميّة – الزّرقاء – الأردن        | مساعد مُحرِّر  |
| أ. د. عبد الحقّ بلعابد     | جامعة قطر                                    | مساعد مُحرِّر  |
| أ. د. عماد غنوم            | الجامعة اللّبنانية – لبنان                   | مساعد مُحَرِّر |
| أ. د. نادر إدلبي           | جامعة كوجه ألي – تركيا                       | مساعد مُحرِّر  |
| أ. د. سالمة العمامي        | جامعة طبرق – ليبيا                           | مساعد مُحَرِّر |
| أ. د. عواطف عبد المنعم     | جامعة إفريقيا العالميّة – الخرطوم – السّودان | مساعد مُحرِّر  |
| أ. د. عبد الله بريمي       | جامعة الرّشيدية – المغرب                     | مساعد مُحَرِّر |
| أ. د. مُحَمَّد شوقي الزّين | جامعة تلمسان – الجزائر                       | مساعد مُحرِّر  |
| أ. د. مختار زواوي          | جامعة سيدي بلعباس – الجزائر                  | مساعد مُحرِّر  |
| أ. د. عزّ الدّين جلاوجي    | جامعة برج بوعريريج – الجزائر                 | مساعد مُحرِّر  |
| أ. د. حاج أحمد الصّديق     | جامعة أدرار – الجزائر                        | مساعد مُحرِّر  |
|                            |                                              |                |

جامعة البليدة 2 – الجزائر

أ. د. سعید تومي

مساعد مُحرِّر

| مساعد مُحرِّر   | جامعة غليزان – الجزائر                  | أ. د. مُحمَّد خاين         |
|-----------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| مساعد مُحرِّر   | جامعة مستغانم – الجزائر                 | أ. د. نادية بوشفرة         |
| مساعد مُحرِّر   | جامعة تيارت – الجزائر                   | أ. د. عبد القادر شريف حسني |
| مساعد مُحرِّر   | جامعة الجزائر 2 – الجزائر               | أ. د. عبد القادر رحماني    |
| مساعد مُحرِّر   | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | أ. د. عبد الرّحمن بغداد    |
| مساعد مُحرِّر   | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | أ. د. فاطمة صغير           |
| مساعد مُحرِّر   | جامعة تبوك – السّعودية                  | د. مجدي الأحمدي            |
| مساعد مُحرِّر   | المعهد العالي للعلوم الإنسانيَّة – تونس | د. مُحمَّد صالح حمراوي     |
| مساعد مُحرِّر   | جامعة تلمسان – الجزائر                  | د. نصيرة شيادي             |
| مساعد مُحُرِّر  | جامعة عين تموشنت – الجزائر              | د. عبد الرّزاق علّا        |
| مساعد مُحرِّر   | جامعة سوق أهراس – الجزائر               | د. غزلان هاشمي             |
| مساعد مُحُرِّر  | جامعة الجزائر 2 – الجزائر               | د. سهیلة مریبعي            |
| مساعد مُحُرِّر  | جامعة ورقلة – الجزائر                   | د. أحلام بن الشّيخ         |
| مساعد مُحُرِّر  | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | د. فتيحة بلحاجي            |
| مساعد مُحُرِّر  | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | د. وهيبة وهيب              |
| مساعد مُحرِّر   | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | د. سمير زياني              |
| مساعد مُحُرِّر  | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | د. حنان رباحي              |
| مساعد مُحرِّر   | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | د. مُحَمَّد بكاي           |
| سكرتير التّحرير | المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر         | د. عبد الصَّمد عزوزي       |

# فريق المُراجِعين لهذا العدد

|                                                          | <u>,                                      </u>             |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| أ. د. عبد الله بريمي [جامعة الرّشيدية – المغرب]          | أ. د. بشير عبد العالي [جامعة تلمسان – الجزائر]             |
| أ. د. مختارية بن قبلية [جامعة مستغانم – الجزائر]         | أ. د. هاجر مدقن [جامعة ورقلة – الجزائر]                    |
| أ. د. عبَّاس العشريس [المركز الجامعي مغنيَّة – الجزائر]  | أ. د. عزّ الدّين حفّار [جامعة مستغانم – الجزائر]           |
| د. أمّ السّعد فوضيلي [جامعة المسيلة – الجزائر]           | أ. د. عبد القادر بوشيبة [المركز الجامعي مغنيّة - الجزائر]  |
| د. فاطمة الزّهراء زيبوش [جامعة الجزائر 2 – الجزائر]      | د. روفية بوغنوط [جامعة أمّ البواقي – الجزائر]              |
| د. الشيخ كبير [جامعة عين تموشنت - الجزائر]               | د. فاتح بوزری [جامعة الجزائر 2 – الجزائر]                  |
| د. فطيمة الزّهرة عاشور [جامعة برج بوعريريج – الجزائر]    | د. عبد الحميد ختالة [جامعة خنشلة – الجزائر]                |
| د. حسيبة عدو [جامعة سعيدة - الجزائر]                     | د. مُحمَّد يزيد سالم [جامعة باتنة 1 – الجزائر]             |
| د. فوزية سرير عبد الله [جامعة البليدة 2 – الجزائر]       | د. حورية مرتاض [المركز الجامعي مغنيّة - الجزائر]           |
| د. مُحَمَّد كوشنان [جامعة المدية - الجزائر]              | د. رقية جرموني [جامعة معسكر – الجزائر]                     |
| د. سعيد بن عامر [المركز الجامعي مغنيّة - الجزائر]        | د. لبنى أمال موس [جامعة تلمسان – الجزائر]                  |
| د. نسيمة شمام [جامعة خنشلة - الجزائر]                    | د. دليلة زغودي [المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر]           |
| د. سماحية خضار [جامعة مستغانم – الجزائر]                 | د. نوال آقطي [جامعة بسكرة – الجزائر]                       |
| د. ياسين بوراس [جامعة برج بوعريريج – الجزائر]            | د. نجية موس [المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر]              |
| د. مُحَمَّد نجيب مرني صنديد [جامعة عين تموشنت - الجزائر] | د. منى بشلم [المدرسة العليا للأساتذة بقسنطينة – الجزائر]   |
| د. سليمة مسعودي [جامعة باتنة 1 - الجزائر]                | د. صليحة بردي [جامعة خميس مليانة – الجزائر]                |
| د. سعيد أبو خضر [جامعة آل البيت - الأردن]                | د. عبد الله بن صفية [جامعة برج بوعريريج – الجزائر]         |
| د. خديجة مرات [جامعة سطيف 2 - الجزائر]                   | د. زعيمة عراس [المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر]            |
| د. مدقدم مولاي [جامعة المدية – الجزائر]                  | د. عبد الله بن زهية [جامعة الجزائر 2 – الجزائر]            |
| د. عبد الرَّحمن حمداني [جامعة خميس مليانة - الجزائر]     | د. عنَّ الدَّين بلمختار [المركز الجامعي مغنيَّة – الجزائر] |
| أ. لحسن عزّوز [جامعة بسكرة – الجزائر]                    | د. عبد الوهاب رمضان رجب السّيد [تركيا]                     |
| أ. إبراهيم الطّاهري [المغرب]                             | أ. عبد المجيد عامو [المركز الجامعي مغنيّة – الجزائر]       |
| أ. خيرة بن مهيدي [الجزائر]                               | أ. مُحمَّد أفيلال [المغرب]                                 |
|                                                          |                                                            |

# قواعد النّشر في المجلّة

تُرحِب مجلّة "إحالات" بنشر البحوث الأكاديمية الرّصينة في اللّغة والأدب والنّقد، باللّغة العربيّة والإنجليزيّة والفرنسيّة، مع الالتزام بقواعد النّشر الآتية:

- 1. أَلَّا يكون البحث قد سبق نشره، أو قُدَّم للنشر في مجلَّة أو أيِّ شكل من أشكال النَّشر الأخرى.
  - 2. ألّا يتجاوز عدد صفحات البحث 25 صفحة.
- 3. أن يُرفَق البحث المكتوب باللّغة العربية بملخّص في حدود (100) كلمة والكلمات المفاتيح في حدود (05) كلمات باللّغتيْن الأجنبيتيْن (الإنجليزيّة (05) كلمات باللّغتيْن العربيّة والإنجليزيّة، وأن يُرفَق البحث المكتوب بإحدى اللّغتيْن الأجنبيتيْن (الإنجليزيّة، أو الفرنسيّة) بملخّص في حدود (05) كلمات باللّغة الإنجليزيّة.
- 4. أن يُكتَب البحث باللّغة العربيّة بخطّ Sakkal Majalla قياس 16 في المتن و12 في الهامش، والبحث باللّغتيْن الإنجليزيّة والفرنسيّة بخطّ Times new roman قياس 12 في المتن و10 في الهامش.
  - أن تُفرَد للأشكال والجداول والصور والرسومات صفحات خاصة داخل البحث نفسه.
    - 6. أن تُكتَب الهوامش في آخر البحث آليًا.
- 7. أن يُراعى في كتابة الهوامش ترتيبُ البيانات، كما يلي: اسم المُؤلِّف ولقبه، وعنوان المؤلَّف، ودار النَّشر، ومكان النَّشر، وعدد الطَّبعة، وتاريخ صدور الطَّبعة، ورقم الصَّفحة.
  - 8. أَن يُخْتَتُم البحث بقائمةِ للمصادر والمراجع المعتمَدة.
- و. أن يُراعى في كتابة قائمة المصادر والمراجع ترتيبُ البيانات، كما يلي: لقب المؤلِّف واسمه، وعنوان المؤلَّف، ودار النّشر، ومكان النّشر، وعدد الطّبعة، وتاريخ صدور الطّبعة.
  - 10. أن يلتزم المُؤلِّف بإجراء التّعديلات التي يطلبها المُراجِعون في أجل أقصاه (15) يومًا.
- 11. أن يلتزم المُؤلِّف بإدراج المراجع في المنصّة الجزائرية للمجلّات العلميّة وإمضاء التّعهُّد في أجل أقصاه (07) أيّام، وذلك بعد قبول المقال للنّشر.

# فهرس

| 08  | رئيس التّحرير                | افتتاحيّة العدد                                                                                                        |
|-----|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 09  | نصيرة عليوة                  | أخبار البخلاء في تراث الأدباء                                                                                          |
| 28  | فريدة مقلاتي                 | تجليات التفاعل الثقافي الجزائري المغاربي<br>من خلال أعمال "ابن رشيق" الأدبية والنقدية                                  |
| 47  | حنينة طبيش                   | التفاعل الثقافي بين حاضرتي تلمسان وفاس في العهد الموحدي                                                                |
| 59  | ايت العسري عادل              | الشعر المرقوم – جماليات كتابة الشعر                                                                                    |
| 75  | مريم شويشي ومحمد وهاب        | التحليل البنيوي التكويني للشعر في النقد الجزائري<br>مختار حبار أنموذجا                                                 |
| 87  | فاطمة الزهراء عطية           | التناص وظلاله الثقافية – مقاربة تطبيقية في نماذج من المجموعة غير الكاملة لإسماعيل إبراهيم شتات "ابن الشاطئ"            |
| 103 | أمحمد شليم                   | النص الترسُّلي ونظرية أنواع النصوص - إشكاليَّة التصنيف                                                                 |
| 117 | نجاة بقاص                    | الأدوات الحجاجية في النص الترسلي<br>الرسالة الرستميّة أنموذجًا                                                         |
| 135 | حمزة بوزيدي                  | الهُوية ومُقاومة الآخر في رواية<br>"كيف ترضع من الذئبة دون أن تعضك" لعمارة لخوص                                        |
| 146 | بوبكر النية                  | الكتابة بالتفكيك في النقد العربي المعاصر<br>قراءة في نماذج نقدية                                                       |
| 159 | حسين عمر دراوشة              | كلمات من لهجة قبيلة بني عامر (الملالحة) بقطاع غزة<br>دراسة دلالية                                                      |
| 182 | وهيبة وهيب وخديجة عبد الرحيم | الاقتراض المعجميّ بين اللّغات<br>نماذج من رحلة الكلمات العربيّة إلى اللّغة الإسبانية                                   |
| 194 | محمد صوضان                   | الاستعارة في الإقراء المدرسي للنصوص – نحو تصور جديد                                                                    |
| 208 | زينب بشيري                   | مظاهر الازدواجيّة اللغويّة في الفايسبوك وأثرها في اللغة العربيّة – دراسة ميدانيّة لمجموعات فايسبوكيّة تواصليّة أنموذجا |
| 218 | Hadjera DJEBARI              | La conception de l'expérience religieuse dans l'œuvre<br>de Mircea Eliade, <i>Le sacré et le profane</i>               |

#### افتتاحية العدد

يمثّل العدد الجديد من مجلّة "إحالات" ثمرة جهود حثيثة قام بها أعضاء فريق التّحرير والمُراجِعون. وهي جهودٌ تُضاف إلى بذُل مُتقدِّم كان قد رعاه، باقتدار عظيم ومُكْنَة فريدة، رئيس التّحرير السّابق الدكتور مُحمَّد بكاي الذي تتشرَّف أسرة المجلّة بعضويته الدّائمة في هيئة تحريرها، مُنتفِعة من خبرته المُتبصِّرة ورأيه السّديد، ومُتمنيّة له، في الآن نفسه، التّوفيق كلّه في حياته العلميّة والأكاديميّة على السّواء.

ويظلّ الهدف الأسمى لهذه الجهود المتواصلة والمتراكمة، فضلًا عن الإسهام مع مجلّات أخرى في الارتقاء بالبحث العلمي في الجامعة الجزائريّة، هو تمكين المجلّة من بلوغ مقام المجلّات المصنّفة في الرّتبة (ج). وهو هدف مشروع، تصبو إليه المجلّة منذ تأسيسها، وتتحمّس له مع كلّ عدد تُصدِره، وتسعى إليه في كلّ طور من أطوار مسيرتها المحفوفة بالأمال والإكراهات معًا؛ فقد أثبتت "إحالات" أهليّتها العلميّة بأن تكون في تلك المنزلة، وهي أهليّة يشهد عليها إقبال المؤلّفين المتعاظِم على النّشر فيها، ودأبها على الاستجابة للمعايير التّقنية المعتمدة من قِبَل اللّجنة العلميّة الوطنيّة المُصادِقة على المجلّات العلميّة في انتقاء مجلّات الصّنف (ج)، وحصولها، باستمرار، على مُعامِل التّأثير العربي لاتّحاد الجامعات العربيّة، وإتاحتها في قواعد معلومات رقميّة عربيّة مثل قاعدة معلومات دار المنظومة.

والحق، إنّ تلك الجهود ما كانت لتُثمِرَ هذا العمل الرّصين، وتفضيَ إلى ما أفضَت إليه من سمعة علميّة طيّبة توشَّحت بها "إحالات"؛ سمعة ما فتِئت تتضاعَف من عددٍ إلى آخر، لولا هذا الالتفات المُتزايد لجمهور المُؤلِّفين والباحثين والقرّاء إلى موادها الثّرية والجادّة. وهو ما يحثّ أسرة مجلّة "إحالات" مُجتمِعة، من أعضاء فريق التّحرير ومُراجِعين، على الوفاء، أكثر، بالتزاماتها العلميّة والأخلاقيّة خدمة للعلم والعلماء؛ فالله نسأل الإخلاص في النيّة، والإخلاص في العمل. والله من وراء القصد.

رئيس التّحرير

الكتابة بالتفكيك في النقد العربي المعاصر قراءة في نماذج نقدية

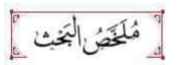
Writing by disassembling contemporary Arab criticism Read in critical models

بوبكر النية \*

جامعة الجزائر 2 – الجزائر

boub.univ90@gmail.com

| تاريخ النشر    | تاريخ القبول   | تاريخ الإرسال  |
|----------------|----------------|----------------|
| 2021 / 12 / 01 | 2021 / 10 / 06 | 2021 / 09 / 08 |



تودّ هذه الدراسة إبراز فعالية التفكيك في النقد العربي المعاصر، وذلك بسليط الضوء على القراءات النقدية الخلاقة التي تجاوزت فهم التفكيك لتقوم بتفكيك الفهم. وقد اختارت هذه الدراسة ثلاثة نماذج نقدية ينطبق عليها تصور وهدف البحث، بدءا من "عبد السلام بنعبد العالي"، ثم "علي حرب"، ثم "كمال أبو ديب". وبعد الإلمام بمقولات هؤلاء النقاد الثلاثة، توصلت الدراسة إلى نتائج عديدة، لعل أهمها ضرورة حلحلة المفاهيم المستقرة التي جعلت النقد العربي في فترات تاريخية مختلفة صامتا يعاني الوثوقية النقدية حتى في تلقيه للمقاربات النقدية التي لا تؤمن بالوثوقية كالتفكيك مثلا، وذلك من أجل تحديث النقد العربي، مثلما يؤكد النقاد المذكورون.

الكلمات المفاتيح: تفكيك، ترجمة، هوية، سلطة، معنى.



This study wishes to highlight the effectiveness of dismantling in contemporary Arab criticism, by highlighting creative critical readings that went beyond understanding disassembly to dismantle understanding, and this study chose three critical models to which the concept and purpose of research apply, starting with "AbdessalamBenabad al-Aly", then "Ali Harb", and then "Kamal Abu Deeb", and after learning the sayings of these three critics, the study reached many conclusions, perhaps the most important of which is the need to solve the stable concepts that made Arab criticism in periods of A different silent history suffers from monetary reliability, Perhaps the most important of which is the need to solve the stable concepts that have made Arab criticism at different historical periods silent and suffer monetary reliability

-

<sup>\*</sup> الاسم واللقب والبريد الإلكتروني: بوبكر النية boub.univ90@gmail.com

even in receiving monetary approaches that do not believe in reliability such as dismantling, in order to modernize Arab criticism, as the critics say

**keywords:** Disassembly, translation, identity, authority, meaning.

#### 1. مقدمة:

إنّ ضيافة التفكيك في النقد العربي المعاصر – سواءً كانت قراءة أو فهما أو تمثلا – لم تكن بطريقة متماثلة. التفكيك نفسه ينأى عن كل تموضع سكوني، كان ذلك باعث صراعه منذ البداية مع الميتافيزيقا. اللغة أيضا تسكنها الميتافيزيقا، أو بالأحرى تأثرت اللغة بالميتافيزيقا، حتى صارت بأشكال متعددة من السلطة. اللغة تاريخ إقصاء وتهميش، كان البقاء دائما للمدلول وللمدلول الأقوى. هكذا، شاءت الفلسفة لبلوغ الحقيقة، الحقيقة أيضا فكرة ميتافيزيقية حسب "جاك دربدا" (Jacques Derrida)، لا تسبق الواقع بقدر ما تمثل لاحقة من لواحقه. لذا، لابد من اختراق كل المفاهيم، والنصوص خاصة. النص هو الداء الأكبر في اعتقاد "دريدا" (لا يوجد شيء خارج النص)، في النص تُعشش المفاهيم القارة والمستقرة، تزداد توسعا وسُمكا كلما تدعمت بالكثافة الفكرية. في مواجهة ذلك تكون الكتابة متمردة. إذن، لابد من الكتابة أولا. الأمر أبعد من أسبقية الكتابة عن الصوت؛ إذ لا تفكيك دون كتابة، ولا كتابة دون تفكيك، ومن ثم الوصول إلى ثقوب النص، لا يهم الأمرين، إن كانت الثقوب موجودة في النص سلفا، أو هي بفعل التفكيك، ما دام هناك طاقة مختلفة تنبثق من تلك الثقوب، والتي تُحدث تناقضات النص على مستوى الكتابة، وصراعات التأويلات على مستوى التلقى، تلقى التفكيك يختلف أيضا، أن نكتب بـ"دربدا" شيء، وأن نكتب عن "دربدا" شيء مغاير تماما، ستكون الدراسة حول الافتراض الأول؛ أي التركيز على الجانب التأثيري في تلقى التفكيك؛ أي على النقاد العرب الذين تجاوزوا قراءة وفهم التفكيك إلى تمثله. لذلك، هدف هذا البحث إلى الكشف عن مُخرجات النقد العربي المعاصر عبر التفكيك، طالما أن التفكيك نقد إبداعيٌّ بدرجة أساسية، وبكون ذلك انطلاقا من الإشكالية الآتية: كيف تجاوزت الممارسة النقدية العربية مسألة فهم التفكيك إلى تفكيك الفهم ؟ وفيم تتمثل معالم ذلك التجاوز ؟

#### 2. عبد السلام بنعبد العالي: من التفكيك إلى الاختلاف

قرأ "عبد السلام بنعبد العالي" فلاسفة الاختلاف (نيتشه وهايدغر وفوكو ودريدا)، واتبع حذوهم بتمثله لعديد من أفكارهم، خاصة أفكار "دريدا". يصرح بذلك في مقدمة كتابه "أسس الفكر العربي المعاصر مجاوزة الميتافيزيقا" قائلا: "لن يتعلق الأمر إذن باتباع منهج تركيبي يخلق الوحدات ويقيم التيارات ويصنف الفلسفة المعاصرة اتجاهات ومدارس ومذاهب. لن يتعلق الأمر بإقامة تاريخ موحد لتلك الفلسفة (..) ربما كان عكس ذلك هو الصحيح: إننا سنتوخى إقامة تاريخ مضاد والوقوف عند المحاولات التي سعى فها التاريخ إلى محاكمة الفلسفة لإرساء تاريخ يقلب تاريخ الميتافيزيقا بل يقلب التاريخ الميتافيزيقي ذاته". يمثل هذا الكتاب ذروة النضج الفكري لـ"عبد السلام بنعبد العالي"، وفيه واضب على فلسفة "دريدا" كثيرا، بدأ بترجمة مصطلحات التفكيك المفتاحية ومحاولة تأويلها، لكن سرعان ما استحوذ عليه التفكيك ليكون سبيلا لفهم المعرفة ونقدها.

يظهر العمل التفكيكي الذي قام به الباحث في مقابلته بين مفاهيم عديدة، ثم محاولة تفكيك المعاني الميتافيزيقية المتعلقة بها، من ذلك حديثه عن: الهوية / الاختلاف، النموذج / النسخة، الذات، الحقيقة / الخطأ، القراءة والكتابة...، ليجعل الثنائيات المذكورة شيئا واحد، فلا هوبة دون اختلاف مثلا يقول: "إذا كان مفهوم الهوبة قد ارتبط دائما بمفهوم الوحدة، فذلك لا يعنى أن هذه الوحدة هي الفراغ الذي يدوم في انسجام فاتر بعيدا عن كل علاقة. لكي تتجلى علاقة الهوية مع نفسها، ولكي يفهم التوسط كتوسط (..) لم يعد من حقنا أن نتمثل وحدة الهوبة كمجرد انسجام (..) إن كانت الهوبة ترد إلى الوحدة، فإنها الوحدة التي ليست هي ما هي عليه الوحدة التي هي اختلاف وتغاير. منذ المثالية الألمانية، وهيجل على الخصوص، لم يعد بالإمكان طرح مسألة الهوية بعيدا عن مسألة الاختلاف"2.

يطالب مفكر الاختلاف بإعادة النظر في الهوبة والتراث خارج فلسفة الحضور، وبعيدا عن مفهوم الأصل؛ فالأمر يتعلق بتصدع الكائن وخلخلة كل تطابق وتعديد كل وحدة. يقول مستلهما بعض تعبيرات "الخطيبي": لقد ارتبط حديثنا عن التراث بفلسفة متوحشة عن الهوبة ترفض الآخر وترمى به في خارج مطلق، ولا ينظر إلى الاختلاف والسلب إلا كلحظة في بناء الهوية والأنا، لقد أن الأوان لإقحام الانفصال في وجودنا ذاته والنظر إلى التراث، لا في صيغته المفردة، بل في غناه وكثرته والإصغاء لأصوله المتعددة لإنقاضه من ميتافيزيقا الذاتية، وعدم استغلاله لتزكية وهمنا بالخلود. إن الأمر يتعلق بصفة أقوى من ذلك بثوابتنا الفلسفية، وبمفهومنا عن اللغة، وعن التاريخ، والهوية وعن الكائن ذاته<sup>3</sup>، أي ينبغي إعادة التفكير في الثوابت وإعادة تركيب الهوبة تركيبا مفتوحا على الاختلاف، لأن ذلك ما يعطى للذات كينونها، يقول بنعبد العالى: "فلكي يكون الشيء ينبغي أن يكون مخالفا، ولكي يكون مخالفا ينبغي ألا يكون هو ذاته"<sup>4</sup>.

وفي مسألة القراءة والكتابة يرى "بنعبد العالي"، على غرار فلاسفة الاختلاف أن الكتابة في الفكر الميتافيزيقي ينظر إلها كعملية حصر يهيمن عليها منطق الهوبة، وأن النص ليس نسقا يفيض بالمعاني ولا الدليل تكثيفا لعدة تأويلات، ولا فضاء تفاضليا، وإنما كلمة ولفظا. واللفظ عندها هو الحد الذي يحصر المعنى وبحدده. ينقد "بعبد العالى" هذا التصور من الداخل؛ أي بفكر الميتافيزيقا ذاته الذي يلجأ إلى الكتابة ليعطى معانيه الخلود. يقول: إذا كانت المعانى ليست مفعولات للكتابة، وإذا كانت الكتابة أمرا ثانوبا بالنسبة لتوليد المعنى، فلماذا تقبل الميتافيزيقا، أو على الأقل، لماذا قبلت في الأخير (ما دام سقراط لم يكتب)، أن تسجن الحوار الفلسفي في جسم الكتابة وتلطخ المعاني بالميتافيزيقية بمادتها ؟5

يتعامل الفكر الميتافيزيقي مع هذه الفكرة بحذر، حيث يسحب من الكتابة إمكانية الإنتاج، لكي لا تتعدى دورها الثانوي في الحفاظ على الاستمرار والوحدة عبر التكرار، لذا ارتبطت النصوص المكتوبة بالمؤسسات التي تسعى إلى المحافظة والتقليد، كالمؤسسات القضائية والكنسية والتعليمية، التي تمارس سلطتها ونفوذها عبر النص المكتوب، وفي المقابل يتم إعلاء فعل القراءة وتقديم الصوت واللوغوس على العلامة والأثر، والحضور على الغياب، ولتفكيك هذه التصورات لابد من تجاوز فلسفة الحضور، حتى تتحول الكتابة من وظيفتها في تلبية رغبة المنطوق وتوضيحه وترسيخه إلى فضحه وتعربته عبر إعادة القراءة

بطريقة تنفر من التمركز، أي لابد للقراءة أن تكون منتجة أيضا مثل الكتابة وذلك بالاستناد إلى التفكيك والتأويل، هكذا تصبح القراءة والكتابة شيئا واحدا.

وذلك ما سار عليه "بنعبد العالى" حيث فكر بأسلوب دربدا في ترجمته لكتبه، وحاول مجاوزة الميتافيزيقا بالترجمة، فمهد لذلك بالربط الوثيق بين الترجمة والتأويل، مشيرا إلى أن النظرية السيميولوجية المعاصرة التي ترى أن اللفظ فائضا في المعنى، وأن النص ما أن يُكتب حتى يدخل في دوامة التأويل اللامتناهية، لا تدع لنا مفرا من الانتقال بنظرتنا إلى الترجمة من أبعاد التطابق إلى أبعاد التأويل $^{6}$ ، مبددا التصور الذي يشترط في اللغة أن تكون إخلاصا لروح النص وعدم خيانته، لا توجد خيانة في الترجمة، لأن كل نص حتى وإن ظل غير مترجم فهو ترجمة، بمعنى أنه مكون من تناصات واقتباسات يجري تحويلها داخل علاقة عنف ولعبة خيانات 7 في النص وخارجه. بذلك، يكون النص الأصلي ترجمة أيضا، هكذا يفكك "بنعبد العالى" فكرة الأصل المتعال؛ فالترجمة "تتم حتى داخل اللغة الواحدة نفسها، لأن الكلام نفسه إذا نُطق به وكُتب داخل اللغة الأم يكون في حاجة إلى تأويل، وبالتالي فإنّ هناك بالضرورة ترجمة داخل اللغة الأم ذاتها كما ينقل بنعبد العالى عن هيدغر"8.

يعود "بنعبد العالى" في آخر كتابه لترسيخ الاعتقاد بأن الترجمة حالة إبداعية و وسيلة للتفلسف، وليست مجرد نقل للكتب من لغة لأخرى "بهذا المعنى لا يمكن الفصل بين لحظتين: لحظة إعداد النص وترجمته وتوفيره، ثم لحظة استخدامه وإعمال الفكر فيه. إذا كان معظم الفلاسفة المعاصرين مترجمين، فليس ذلك سعيا منهم إلى توفير نصوص، وإنما وعيا منهم أن ترجمة النصوص الفلسفية وإعادة ترجمتها من صميم الممارسة الفلسفية، وأن فعل الترجمة جزء من عملية التفلسف"9.

يقدم الكاتب مثالا واضحا على أن النص ليس سوى ترجمة، وعملية تحويلية للاقتباسات والنصوص بنص "هابرماس"الذي يناقش فيه دريدا الذي يحاور "أوستن"، حيث نص مكتوب بالألمانية يقتبس نصوصا بالفرنسية تقتبس بدورها نصوصا إنجليزية 10. مثل هذا التصور يفرض حال المترجم باعتباره مبدعا لا يقل أهمية عن المؤلف الذي يكتب النص، وهذا ما يشيد به "بنعبد العالى" في سعيه لمحو الحدود بين الثنائيات النوعية، ومن ثم السير على منطق الأزمنة السائلة بتعبير "زيجمونت باومن". لذلك، "فالمترجم مؤلف مترجم، وليس المترجم هو ذلك الذي يترك خارجا، ولا تفتح له دفتا الكتاب إلا بصعوبة، والذي يوضع اسمه بأحرف باهتة على الغلاف، والذي قلما يتحدث عن حقوقه على غرار ما يقال عن حقوق المؤلف"11.

هدم هذا المنطق آلية رد المكتوب إلى منشئ إنساني فرد، (المؤلف ككينونة محددة). وذلك مما نادي به نقاد ما بعد البنيوبة في دعوتهم إلى (موت المؤلف). وعلى خلاف فوكو (المؤلف الوظيفة) ورولان بارت (المؤلف كائن نصى) حاول "دريدا" الاحتفاظ بالمؤلف لكن من خلال تبديل المواقع وخلط الحدود، حيث يكون المؤلف والكتابة مندغمان في لعبة غياب وحضور لا نهائية تستعصي الفصل والتمييز، لأن الأمر لا يرتبط بالمؤلف والكتابة بقدر ما يرتبط باللغة فيما يذهب "دربدا" وبوافقه "بنعبد العالى" أيضا، حيث "اللغة هي الفاعل الذي يوجد من وراء عملية التفكير نفسها وهي لا تفترض أي شخص يتكلمها ولا أي شخص يسمعها لأنها تكلم ذاتها وتكتب نفسها"12.

#### 3. على حرب والتفكيك المعرفي

حاول "علي حرب" نقد الهوية الأحادية المنغلقة، بالاستناد على فضاءات التعدد، والتخالف، والتجاور، والتعايش، والانفتاح التراسل<sup>13</sup>، ناهلا من مقولات التفكيك، وصانعا تشتتا نقديا أو بالأحرى توسعا معرفيا ينفتح على أصعدة مختلفة؛ إذ يقدم كتابة متعددة المداخل، جُمعت ورُتبت على نحو عرضي، إذ لا اتصال بينها، ولا مفهوم ينظمها، ولا سيرورة تخضع لها, ومن الممكن قراءتها من الآخر أو من الوسط أو من الفصل الأول نفسه، ولا فرق في ذلك<sup>14</sup>؛ ففي كتبه "نقد النص" و"الممنوع والممتنع" وغيرها سعى "علي حرب" إلى نسف المفاهيم المستقرة (الهوية، الذات، الحقيقة) حتى يتيح للنقد أن يستنطق ويكشف ما شاء له الاستنطاق والكشف.

تستقر المفاهيم الآنف ذكرها في الخطاب مهما كان نوعه. لذا، لا يمكن فهم ممارسة علي حرب للتفكيك دون العودة إلى مفهوم الخطاب وطرق اشتغاله. كما تقود المسألة إلى مناقشة عدة قضايا ومفردات ذات إشكاليات واسعة فلسفية ونقدية كالمعنى والحقيقة والنقد والقراءة، وهي مفردات ارتبطت ارتباطا وثيقا بفلسفة التفكيك. والخطاب عند علي حرب بكل أشكاله — سواء كان لغوبا أدبيا أو فكربا أو حتى وقائع — يمارس نوعا من الحجب والتعمية مستغلا سلطة الحقيقة والعقل والدين، ليخفي ما ينطوي عليه من اللامعقولية. وبما أن الخطاب يمارس هذا النوع من التعمية فهو يجعلنا أمام مفهومين آخرين، هما النقد والقراءة. والنقد لكونه واقعا في مواجهة مثل هذه الخطابات كان لزاما عليه التخلص من هالة القدسية المضفاة على الخطاب، وكشف ضروب الحجب والوصول إلى منطقة اللامفكر فيه أو المسكوت عنه، وذلك لا يمكن حصوله إلا بالتخلي على مبدأ "التعامل مع الأفكار كما لو كانت ثوابت مطلقة أو أقانيم مقدسة أكانت دينية أو قومية أو علمانية، فالأفكار المطلقة المتعالية على مجرى الأحداث المهملة لوزن الوقائع والتجارب قد جرّت الخراب والدمار على ما جرى التعامل معه مثل مقولات الوطن والعروبة والإسلام" أنا. مثل هذه الأفكار المورثة، التي تعمل عليها الخطابات إنّما تتعلق بالهوية أي هويتنا الثقافية وتراثنا العربي الإسلامي.

وفقا لذلك، إنّ الخطاب عند "علي حرب"، يستمد مشروعيته اعتمادا على السلطة بمفهومها الواسع؛ أي إن السلطة المهيمنة تضفي على خطاباتها نوع من القدسية، التي تجعلها تفبرك الحقيقة، وتوحد المعنى من ناحية، وتمارس الإقصاء والتهميش في حق كل مختلف من ناحية أخرى، وهذا ما يسميه "علي حرب" "إمبريالية المعنى وديكتاتورية الحقيقة"<sup>17</sup>، كما يسمها في موقع آخر "استراتيجية الرفض"<sup>81</sup>، وهي تعابير تدل على المضامين الايديولوجية التي تمارس نوعا من الحجب على الشيء الذي تسميه أو تصفه، وهذا ما يسميه كذلك بالفكر الأحادي، "الذي يضفي بالتعامل مع ماهيته المتعلقة بالواقع واقع الأشياء والأحداث أو الذوات والكلمات، بوصفها هوية متعالية صافية وحيدة المعنى والدلالة أو الوجه والبعد. يترتب عن ذلك نفي أي إمكان وجودي للتعدد والتنوع، أو للالتباس والإشكال أو للتوتر والتعارض أو للحركة والسيرورة، أي نفي كل ما يشكل مصدر الحيوية والقوة ومنبع الثراء والازدهار"<sup>10</sup>.

هذه الممارسات الإقصائية، التي يقوم عليها الخطاب والفكر الأحادي، هي ما ينبغي على الناقد التفكيكي فضحها، وكشف ملابستها وآليات اشتغالها. ما يجعلنا أمام مفهوم جديد يزحزح النقد القائم على البحث عن المعنى بوصفه معطا ثابتا وحاضرا في النّص، والاستعاضة عنه بنقد يقوم على تفكيك المعنى وإعادة إنتاجه، ولا يتوقف "علي حرب" عند حدود الخطاب الأدبي أو الفلسفي، بل يتعداه إلى الآليات النقدية وعدها خطابا يجب تفكيكه. يبدو ذلك واضحا في قوله: "الآلة القديمة قد صدأت ولا بد من تفكيكها"<sup>20</sup>.

ومما يدل على جهد "علي حرب" في تطوير الممارسة النقدية محاولته ابتكار مصطلحات ومفاهيم جديدة تستهدف المعنى المختفي وراء الخطاب، من بين المصطلحات التي وضعها: "الممتنع عن التفكير"، "الممنوع من التفكير"؛ المصطلح الأول التفكير في الممنوع هو تركيز على نقد السلطات الخارجية السياسية أو الدينية، المادية، أو الرمزية، في حين أن التفكير في الممتنع هو نقد للعوائق الذاتية للفكر، أي تفكيك لآليات الفكر وأنظمته وأبنيته. بكلام آخر: التفكير في الممنوع هو تفكير في المسكوت عنه أو المهمش أو المنسي، في حين أن التفكير في الممتنع هو خرق لحدود الممكن وتغيير شروط المعرفة، أي خلق امكانات جديدة للتفكير وابتكار عدة معرفية جديدة أكثر فعالية ومضاء 21.

إن قبول الخطابات كحقائق مطلقة وغير قابلة للتجاوز هو ما يقطع السبيل لكل تفكير مخالف، وهو ما يمنع التفكير، وقد تحدث "علي حرب" عن ذلك كثيرا، خصوصا في نقده لمقولة "الحقيقة"، حيث حاول إثبات أن الحقيقة ليست معطى قبلي نحاول استعادته والتنقيب عنه: "فالحقيقة ليست غائبة وراءنا لكي نعمل على استعادتها ولا هي معينة أمامنا لكي نعمل على استشرافها، وإنما ما نشيده من علاقات وروابط مع الحدث والواقع ومع النفس والغير والعالم". ينسجم هذا الفهم مع اعتبار الحقيقة صناعة بشرية كما رآها "نيتشه" ومن بعده "فوكو"، و"دريدا"، و"هايدغر"...

معنى هذا الكلام أن الحقيقة نسبية ومتغيرة تبعا لتغير الأحداث والمواقف والأشخاص، بعد أن كانت محاطة بهالة من العقل والتعالي، الذي يضع ما تحت الحقيقة في موضع التابع لا غير، لذلك ربط "علي حرب" بين "الحقيقة" و"الاستعباد"، لأن مفهوم الحقيقة عند دعاتها هو نفسه مفهوم الاستعباد، إذ يتصورونها كثيء مطلق وموضوع جاهز يمكن اكتسابه بصورة يقينية ونهائية مستبعدين بذلك تاريخية النشط المعرفي وطابعه النسبي<sup>22</sup>.

إنّ التخلص من يقينية المفاهيم حسب "علي حرب" يقتضي نقل تموضع المعنى حيث يكون غير مستقل عن القارئ، وهذا التصور الذي يقدمه الباحث لكل من المعنى والحقيقة والقراءة هو الترياق لما يمسيه في كتاباته "داء الاصطفاء وفك الاستثناء"<sup>23</sup>؛ أي إنه الحل الأمثل للخروج من فخ الأصولية، وعبادة الأسماء والشعارات. مثل هذا الطرح يتيح التعدد ويفتح الأفق أمام التطور والإبداع، وهو الجانب الإيجابي في التفكيك حسب "علي حرب"، وهو ما يميز منهجية التفكيك من غيرها من المنهجيات، إذا سلمنا أن للتفكيك منهجية أصلا، فعلي حرب ذاته يرى أن "التفكيك ليس مجرد أسلوب في التفلسف وأوسع من أن يُحصر في

مجموعة من الإجراءات المنهجية"<sup>24</sup>. لذلك يتجنب مقولة المنهجية وبستعيض عنها بمقولة النقد التفكيكي، بوصفه إستراتيجية لفضح ضروب النبذ والتهميش، التي يسربها العقل والفكر في الخطابات، فحقيقة الفكر ليس ما يظهره، بل ما يسكت عنه وبضمره في خطاباته.

إن الفكر لدى "علي حرب" "ينبني على صمت أو كبت ويقوم على استبعاد ونسيان ولهذا ليس الإنسان ما يريده أو يفكر به، إنه بالأحرى ذلك الشيء الذي يجهله ولا يفكر فيه أو لا يريده، بكلمة أخرى أنا أوجد حيث لا أفكر وأفكر حيث لا أكون"<sup>25</sup>. لذلك، يكون التفكيك تقويض لكل العوائق التي تتعلق "بما يمنع التفكير به لأسباب سلطوبة عقائدية، أو بما يمتنع على التفكير في ظل العلاقات المسيطرة، والمفهومية القديمة التي فقدت قدرتها على الكشف والدلالة"<sup>26</sup>. وهذا بالضبط ما كان يقصده "على حرب" في سعيه إلى تجديد مفهوم النقد حيث "الآلة القديمة قد صدأت ولا بد من تفكيكها"27.

بتجديد مفهوم النقد يمكن مقاربة كل القضايا وتجاوز كل المفاهيم السائرة في النقد العربي؛ فهل التفكيك قادر على ذلك ؟ يعود "علي حرب" أولا إلى قضية الأصالة والمعاصرة، ومدى مشروعية نقل التفكيك إلى الحضارة العربية، أو بالأحرى ما صلاحية تطبيقه على النصوص العربية. يمكن أن نتبين مبدئيا موقف "على حرب" من تلقى المثقفين العرب للتفكيك، فهو يرى أن الفكر الناضج والخلاق هو الفكر الذي تحرر من كل الماورائيات العقلية واللاهوتية، وهذا ما قام به التفكيك أيضا، لذا سيتبنى "على حرب" مثل هذا الفكر ويتحمس له، وينبري لرافضي التفكيك خوفا على القيم ودفاعا عن الهوية. ويرى "على حرب" أن النقاد والمثقفين العرب، يتمرسون بعقائدهم وتمويهاتهم الايديولوجية دونما مناقشة للأفكار المنقولة، أو يلجؤون إلى تطبيقها بشكل حرفي، مما يؤدي إلى فشل التجربة النقدية. يقول "على حرب": "فلن نحاول إقحام الأفكار التي ينتجها الغير أو التي أنتجت في عصور مضت من الواقع، فتأتى النتائج معكوسة أي سلبية ومدمرة ذلك أن الأفكار أيا كان مصدرها ومنتجها، لا تطبق بل تحتاج أن يعاد إنتاجها وابتكارها"<sup>28</sup>.

يبدو "حرب" مولعا بأفكار "دربدا"، لكنه لم يقدم فلسفة احتفائية بالتفكيك، مثل هذه الإشادة لم يكن "دربدا" ليحبذها أيضا، كان دربدا يبحث دائما فيما وراء المعرفة حيث المفاهيم تشتغل وترسخ نفسها، يعني أن "دربدا" لم يشأ النظر إلى فكر شارح لفلسفته بقدر ما كان يتوق إلى من يعمل على تفكيك التفكيك، بل وتفكيك كل ما استقرت عليه المعرفة من نظربات ومناهج، هذا ما كان يقوم به "على حرب" أيضا الذي يترك الانطباع بأن الاسهام الذي قدمه إنما ينطلق من أفق تفكيكي أكثر مما ينطلق من التفكيك بالمعنى المحدد الخاص الذي يحصر الأمر في استراتيجيات "دربدا" وأتباعه الأمربكيين من نقاد "ييل" ومن حذا حذوهم، وهذا ما لم ينتبه إليه بعض نقدة "على حرب"؛ فحاكموه وفقا لمقولات دربدية بحتة وشطوا في ذلك أيّما شطط<sup>29</sup>.

يذهب على حرب إلى التفكيك كفضاء نقدى وشكل من أشكال التفكير "أكثر من مجرد أسلوب للتفلسف، وأوسع من أن يحصر في مجموعة تقنيات أو إجراءات منهجية"30، حتى اللغة تفقد صرامتها الدلالية مثلما كان درىدا يفعل في نزوعه للغة الشعرية التي تقول ما لا تقول. يقول "حرب": إن جاز لي

الحديث عن أعمالي على سبيل التقييم، بوسعى القول إنها تنفتح على المعايشات الوجدانية وتستخدم الأساليب البيانية والتقنيات البلاغية. وهكذا فهي لا تضحى بالأسلوب لمصلحة المفهوم، بل تحاول صوغ الأفكار بمنطق التأليف والتشكيل"31، وهذا ما يضفي على اللغة طابعا من الاتساع الدلالي والقابلية لازدهار صراع التأوبلات، حيث لا يستنكف "حرب" من اعتبار اللغة الشعربة وسيلة نحو بلوغ المعرفة مثلها مثل الدليل المنطقى والبرهان العقلى.

ولعلنا نلمس جانبا آخر من اشتغال المفاهيم التفكيكية عند "على حرب" بالتأمل في الموقعة الذي يكتسبها مفهوم "الأثر" (Trace)، بوصفه كلمة مفتاحية تفكيكية، في استثمار "على حرب" لها عند تعريفه للحقيقة من منطلق أنها "أثر الحدث"، بذلك تفتقد الحقيقة الجانب التراتسندالي فها وتتلون بأيديولوجيات مختلفة؛ فأن تكون الحقيقة أثرا يعني ما تتركه الوقائع من انطباعات في الذوات لتصبح حقائق. وعلى هذا الأساس، يهتم على حرب ببيان العلاقة بين الفكر، الحقيقة، الحدث. "وبيانه أن الفكر هو علاقة بالحقيقة بقدر ما تفهم الحقيقة بوصفها "أثر" الحدث، ومفعولا من مفاعيله"<sup>32</sup>.

ومع أن على حرب قد نص على إثبات هذا التعالق كما هو واضح إلا أن ما لم يفعله، على التحديد، هو تدقيق صيغة التعالق، وإحكام صورة المصافحة؛ فالقول إن الحقيقة "أثر" للحدث، لا يذلل الإشكالات بقدر ما يؤججها باعتبار أن "الأثر" مفتاح مفهومي ينطوي على الكثير من الكثافة والطيات ومناطق الإعتام والاشتغالات الاستعارية. لكن المؤلف لا يبدو عابثا بحجم الإزعاجات التي يمكن أن يسببها ذلك ما دامت وجهته، في الأفق التفكيكي الذي يمخر عبابه، هي وجهة العقل الأقل معقولية، والمفهوم الأقل مفهومية، والخطاب الأقل تنصيصا، والكائن الأقل تماثلا ووحدة وتناغما33.

#### 4. كمال أبو ديب وجماليات التجاوز

بدأ "كمال أبو ديب" مشروعه النقدى مطمئنا للبنيوبة ولأفكارها وتطبيقاتها على النصوص، حيث حاول تحديد مظاهر شعربة النص وتقديم آليات واضحة لتحليله، معتمدا على الأنساق المغلقة التي أفرزتها المناهج البنيوبة. لكنه سرعان ما تحول من النسق المغلق إلى الأثر المفتوح. يشرح "أبو ديب" أصول هذا الشك/ الانتقال الابستيمولوجي من فكر الوحدة إلى فكر التجاور والتعدد: "وكان بين أبرز الإشكاليات التي واجهتني جدوي جماليات النابعة من مفهوم الوحدة والخيال الانصهاري (..) وفي مراحل مبكرة من عملي بدأت أفكر عن موقف متشكك بل رافض أحيانا للوحدة ولجماليات الوحدة، وأدعو إلى السعى لاكتشاف جماليات التشظى واللاتناغم، مدّعيا أن جماليات الوحدة تتجذر أصلا في رؤبة رومنسية صوفية للإنسان والطبيعة والما وراء، وزاعما أن هذه الرؤية قد انهارت ولم تعد تصوغ موقف الإنسان المعاصر من الوجود أو من الآخر أو من نفسه أو من العمل الإبداعي ذاته، لا على صعيد التلقي ولا على مستوى الإبداع"34.

هذا الموقف المنقلب عن الفكر الحداثي البنيوي الشمولي الطوباوي الذي يرى العالم في رؤبا تناسقية جاء ليؤكد اللاتناغم النصى ولاتناغم العالم والوجود، وذلك ما يعبر عن انقلاب الموقف الفكري

لأبي ديب في زمن ما بعد الحداثة؛ زمن انكسار الحداثيات / السرديات الكبرى، وبزوغ السرديات الصغرى التي تقرأ العالم في لا تجانس وتصبح الجمالية قائمة وتحدد بالتشظي والتجاور لا بالنسق والبنية.

واظب "كمال أبو ديب" على التفكيك قراءة وممارسة نقدية، بالموازاة مع تحولات الشعرية العربية على مستوى الأشكال والمضامين، من العمود القصيدة إلى الشكل الحر الذي طرأ على الكتابة الشعرية منذ الخمسينيات. وقد حتمت هذه التحولات على النقد تجديد وتطوير معطياته الخاصة، ونلحظ ذلك في الجهود النقدية لكمال أبو ديب الذي يبدو متأثرا التأثر العميق بالتفكيك، خاصة في كتابه "جماليات التجاوز" الذي انبثق من صورة للفكر منزوعة المركز، تحتفل بالكثرة مقابل الوحدة، وبالاختلاف مقابل التماثل، وبالتشظي مقابل النسق، أي هو كتاب يناوئ الكتاب – الشجرة، المراتبي، المكتمل ، الكلاسيكي، والمردود إلى نواة مركزية تمثل نقطة الأصل.

يذكرنا فكر "أبو ديب" أيضا بمبدع المفاهيم "جيل دولوز" الذي اخترع مصطلح "الجذمور" بوصفه مصطلحا يتركب من تعددية المداخل، وتكون كل الكتابة فيه ضمن عدد من الأبعاد غير محدود بحيث تُلغى البداية والنهاية وتمتلك كل فقرة منه قابلية الربط بأية فقرة أخرى 35. ترتكز الكتابة الجذمورية على الحيل الطوبوغرافية والبراعات القاموسية، وابتكارات البناء التي تسقط في محاكاتية موجهة لحل عرى وحدة مدعمة في بعد آخر من أجل كتاب/ صورة، أو نرجسية تقنية. كتب دولوز بهذه الطريقة كثيرا، وقد كرس "دريدا" مناخات هذه الطرائق من التأليف بدعوته إلى موت المؤلف وبداية الكتابة كأثر عن انتقال من حقبة لوغوسية الأبعاد إلى مشهد متمركز على المستوى المعرفي.

أن تكون الكتابة متمركزة على المستوى المعرفي يعني أن تسير في مناجي شتى مختلفة، لأن للمعرفة مداخل عديدة. ينحو "كمال أبو ديب" على شاكلة هذه الكتابة في "جماليات التجاوز"، حيث يتناغم الجانب الشكلي مع الجانب المعرفي، وذلك من أجل بلورة شعرية جديدة تنطلق، في المستوى من مستوياتها من تدفقات لعب حر في حركة الدوال ضمن الصفحة المكتوبة، إلى تجاوز النص الأدبي لحدوده واختراقه لمجال النص النقدي.

بالرغم من إقبال "كمال أبو ديب" على فلسفة التفكيك؛ فقد سعى إلى تجاوز فكر دريدا بالاستناد إلى مآخذ التفكيك، ففي مستوى من المستويات النقد يركز "أبو ديب" على تناقض التطبيق الدريدي على النصوص لما كانت المقولات النظرية قد أقرته، فبينما يذهب "دريدا" إلى أن اللغة لا تقول ما تريد أن تقوله، وأن هناك في النصوص الأدبية مساحة أساسية تلعب فيها المفارقة ويتكفل النقد بكشف هذه التناقضات، فإنّ "كمال أبو ديب" يلاحظ أن "دريدا" عند الممارسة، يحاول أن يؤكد هذه الأفكار بواسطة لغة حاسمة لا تمتلك أدنى درجات الهلامية، لغة تقول بقطعية نادرة كل ما تزعم أنها تقوله، مخالفة بذلك تصورها النظري القائم على استحالة أن تقول اللغة ما تزعم أنها تريد أن تقوله. هذا هو مأزق التفكيك الذي يقوض مرتكزه التصوري بطريقة مضحكة كما يرى أبو ديب. 37.

يجانب "أبو ديب" الصواب في حكمه على التفكيك؛ فلغة التفكيك التي كان ينطق بها "دريدا" لم تكن قطعية، لأن الحديث بلغة قطعية يدفعه افتراض مسبق بإقصاء بني محددة من اللغة، وهذا ما كان يحاربه "دربدا" في الأساس، وبظهر الحكم الضيق لكمال في موضع آخر، حينما يقول: "ما لا يسأله الدرس النقدى لدربدا هو التالى: على أي مستوى يضع دربدا مقولته عن المعنى؟ على مستوى الكلمة أم الجملة أم النص المكتمل"<sup>38</sup> يضع "أبو ديب" المسألة هنا في سياق قاصر كما يبدو. ذلك أن سؤال المعنى عند دريدا مطروح في مستوى أشمل من مستويات المقترح الألسني المحصور: كلمة، جملة، نص.

إن حكم التناقض الذي يحكم به "كمال أبو ديب" على التفكيك يبدو أنه ناشئٌ من منزع ألسني، شأنه في ذلك شأن عديد النقاد في الغرب، يوضح "بول ربكور" الأمر قائلا: "إذا كانت اللغة بالنسبة إلى الألسني غرضا خصوصيا، إن لم يكن نظاما مستقلا من الروابط الداخلية الخالصة، بحسب تعبير هجلمسلف، فإن مجملا كاملا من المسائل الأساسية حول اللغة تستبعد عندئذ من الألسنية. منها قبل كل شيء: علاقة اللغة بالعمليات المنطقية التي لا يمكن ردها إلى أي من البنيات اللغوبة، أو بشكل أعم، علاقة الاتصال اللغوي بالوقائع الأخرى من مجال الاتصال الاجتماعي، وبالثقافة عموما، وبعدها وبصورة خاصة تأتى علاقة اللغة بالواقع: أن تحال أو تسند اللغة إلى مطلق شيء آخر غير ذاتها، تلك هي وظيفتها الأساس؛ هذه المسألة الضخمة هي المسألة التي يمكن وضعها تحت عنوان: السند أو المرجع. لكن هذه المسألة تثير مفارقة: كلما ارتقت اللسانيات لكي تصبح علما، بفضل النقاء، كلما طردت من حقلها ما يتعلق بعلاقة اللغة بغيرها من المجالات"39.

يعي دريدا هذه المسألة إذ يشتغل في مجال أوسع من مجال فاعلية اللسانيات، لأن غاية اللسانيات الكشف عن كيفية تحقق المعنى أي القيام برحلة علمية إلى غاية تقربر المعنى بشكل من الأشكال، وهذا ما جعل "كمال" يتساءل: هل المعني أفق لا يتحقق على مستوى الكلمة؟ أم أفق لا يتحقق على مستوى الجملة ؟ أم أفق لا يتحقق على مستوى النص ؟ أسئلة مطروحة برمتها للمساءلة، أما التفكيك فلا يجد نفسه مضطرا للاختيار بين البدائل الثلاثة التي يتيحها "كمال أبو ديب". بل إن استراتيجيات التفكيك تقتضي وضع نفسها تحت طائلة سؤال آخر: هل هذه التساؤلات ضرورية ؟

يربد "كمال أبو ديب" من التساؤلات الآنف ذكرها التدليل على أحد أهم النقاط التي يخالف فها دربدا؛ فإذا كان دربدا يرى أن المعنى إرجاء مستمر، سواء على مستوى الكلمة أو على مستوى النص، نظرا لإمكاناته المعرفية المتعددة، فإن "أبو ديب" يثبت إمكان القبض على المعنى على مستوى الكلمة، وينفيه على مستوى النص. في المستوى الأول يطلق الباحث مصطلح "زئبرية المعنى"، وفي المستوى الثاني مصطلح "زئبقية المعنى"، ونلاحظ أن المصطلح الأول من الناحية الشكلية يختلف عن المصطلح الثاني في حرف واحد فقط، لكن ينشأ عن ذلك الاختلاف تعلق دلالي متباين تماما، وتبدو فكرة "أبو ديب" هذه مستلهمة من تلك الحركة الدرىدية البارعة في التفريق بين مصطلحي (différance) و (différance).

يشير "أبو ديب" إلى أن زئبرية المعنى "زأبر وزئبرية لا ينفتحان على تواردات غنية في القاموس: الزئبر والزوبر هو ما يظهر من درز الثوب وزأبر الثوب زأبرةً صار له زئبر" في حين أن الزئبرية تفتح على حقل دلالي واسع يدخل في مشمولاته: التغير والسرعة والاختلافية والتحرك والمفاجأة في إن الزئبرية تشتغل في مقترحات "كمال" بنحو ما تشتغل به لفظة (différance)، والزئبقية تشتغل على الشاكلة التي تشتغل عليها لفظة (différence). وفحوى ما يلح عليه "أبو ديب" هو أن "دريدا" يستند على رهان زئبرية العلاقة اللغوية حين يطرح المسائل طرحا نظريا، لكنه عندما يباشر النصوص مباشرة تطبيقية فإنه يتخلى على زئبريته الخاصة بالعلامة اللغوية ليطبق في مستوى آخر هو مستوى زئبرية النص لا زئبرية كل علامة على حده. إن ما يسعى إليه "أبو ديب" باصطناع التفريق هو القول بأن إرجاء المعنى يمكن أن يتحقق على مستوى النص ككل، غير أنه من المتعذر تحقق هذا الارجاء اللامتناهي على مستوى الكلمة المفردة. ولعل ما يدفع مسعاه هذا هو رغبته في التفوق وإنشائه سياقات مقارنة بينه وبين "دريدا"، وذلك ما يبر تباينه مع الطرح الدريدي في بعض جوانبه ومحاولته تجاوز التفكيك أيضا، مؤمنا بأن الناقد المنسجم في طروحاته النقدية غير مرغوب فيه داخل المقولات التي تؤسس للاختلاف، وتخلق تعددا في التعدد ذاته.

#### 5. خاتمة

إن النماذج التفكيكية التي طرحناها ورغم تباين مجالات اهتمامها، إلا أنها تشترك في نقطة هامة، وهي إعادة حلحلة المفاهيم المستقرة لخلق الاختلاف والتشكيك في المسلمات التي جعلت النقد العربي في فترات تاريخية مختلفة صامتا يعاني الوثوقية النقدية حتى في تلقيه للمقاربات النقدية التي لا تؤمن بالوثوقية كالتفكيك مثلا؛ فعديد الدارسات لم تتجاوز الترجمة والفهم في تلقيها للتفكيك؛ فعوضا عن أن تقوم بتفكيك الفهم توقفت عند فهم التفكيك، راضية بإسقاطات نقدية قاصرة على ممارسة التفكيك فتناقضت مع روح التفكيك ذاته. ولعل هذا أدى إلى نشوء دعوات مناهضة للتفكيك باعتباره فكرا لا يتوافق مع طبيعة الخطاب والنص العربي، وهي دعوات بعيدة عن الصواب، بدليل أن النماذج التي ذكرناها – على سبيل المثال لا الحصر – استطاعت بجهودها النقدية أن تجدد الفكر في مختلف المجالات المعرفية.

#### الهوامش

<sup>1</sup> عبد السلام بنعبد العالي، أسس الفكر الفلسفي المعاصر\_ مجاوزة الميتافيزيقا، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1991، ص 20.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص ص 89، 90.

<sup>3</sup> عبد السلام بنعبد العالي، هايدغر ضد هيغل\_ التراث والاختلاف، دار التنوبر، بيروت، ط1، 1985، ص 13.

<sup>4</sup> المرجع السابق، ص ص 92، 93.

<sup>5</sup> نفسه، ص ص 134.

<sup>6</sup> عبد السلام بنعبد العالي، الترجمة والاختلاف، مجلة علامات في النقد، جدة، ج2، مج5، سبتمبر 1992، ص 30.

<sup>7</sup> المرجع نفسه، ص 303.

<sup>8</sup> عبد السلام بنعبد العالي، الترجمة والمثاقفة، مجلة الوحدة، الرباط، س6، ع61/ 62، أكتوبر-نوفمبر، 1989، ص 8.

<sup>9</sup> عبد السلام بنعبد العالى، القراءة رافعة رأسها، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2019، ص 50.

- 10 المرجع السابق، ص 17.
- 11 عبد السلام بنعبد العالى، الترجمة والاختلاف، ص 29.
  - <sup>12</sup> المرجع نفسه، ص 30.
- 13 على حرب، الممنوع والممتنع: نقد الذات المفكرة، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 1995، ص 10.
  - 14 علي حرب، نقد النص، المركز الثقافي العربي، بيروت، الدار البيضاء، ط1، 1993، ص 7.
  - 15 على حرب، النص والحقيقة: الممنوع والممتنع، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 2000.
- 16 على حرب، الماهية والعلاقة نحو منطق تحويلي، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 1998، ص 84.
- 17 على حرب، المصالح والمصائر صناعة الحياة المشتركة، منشورات الاختلاف، الدار العربية للعلوم، الجزائر/ بيروت، 2010، ص 33.
  - <sup>18</sup> المرجع نفسه، ص 34.
  - 19 المرجع نفسه، ص 33.
  - 20 على حرب، نقد الحقيقة، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 2005، ص ص 134، 135.
  - <sup>12</sup> على حرب، الفكر والحدث: حوارات ومحاور، دار الكنوز الأدبية، بيروت، ط1، 1998، ص ص 237، 248.
  - 22 على حرب، أسئلة الحقيقة ورهانات الفكر: مقاربات نقدية وسجالية، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1994، ص 97.
  - 23 علي حرب، المصالح والمصائر، الدر العربية للعلوم ناشرون/ منشورات الاختلاف، بيروت/ الجزائر، 2010، ط1، ص 31.
    - 24 على حرب، الممنوع والممتنع: نقد الذات المفكرة، المركز الثقافي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 1995، ص 24.
      - <sup>25</sup> على حرب، نقد الحقيقة، ص 134.
        - 26 علي حرب، نقد النص، ص 63.
          - <sup>27</sup> المرجعالسابق، ص 136.
      - 28 على حرب، الماهية والعلاقة، ص 85، 86.
- 29 ميجان الرويلي، ثرثرة الحرية أم حرية الثرثرة (علي حرب بين الاستثمار والاحتكار)، مجلة النص الجديد، نيقوسيا، ع2، 1994، ص ص 79،
  - 30 على حرب، الممنوع والممتنع: نقد الذات المفكرة، ص 24.
  - <sup>11</sup> على حرب، الفكر والحدث (حوارات ومحاور)، دار الكنوز الأدبية، بيروت، ط1، 1997، ص 59.
    - <sup>32</sup> المرجعنفسه، ص 8.
    - 33 االمرجعنفسه، ص 201.
  - <sup>34</sup> كمال أبو ديب، جماليات التجاوز أو تشابك الفضاءات الابداعية، دار العلم للملايين، بيروت، ط1، 1997، ص 19.
- 35 جيل دولوز وغيتاري فيلكس، الجذمور، ترجمة: كاظم جهاد، والنص هو فاتحة الجزء الثاني من مؤلفهما المشترك: الرأسمالية والشيزوفرينيا: ألف سطح، وقد نشر المترجم هذه المقدمة ضمن: جيل دولوز\_ قطب الفلسفة الفرنسية الجديدة. وداعا دولوز، مجلة نزوى، عمان، ع6، أفريل 1996، ص 33، 35.
  - <sup>36</sup> المرجع السابق، ص ص 77، 78.
    - <sup>37</sup> المرجعنفسه، ص 64.
    - <sup>38</sup> المرجعنفسه، ن ص.
  - <sup>99</sup> بول ربكور ، فلسفة اللغة ، ترجمة: علي مقلد ، مجلة العرب والفكر العالمي ، مركز الإنماء القومي ، بيروت ، ع 8 ، خريف 1989 ، ص 15 .
    - 40 بطرس البستاني، محيط المحيط، المكتبة العربية للعلوم ناشرون، بيروت، لبنان، 1993، ص 265.
      - 41 كمال أبو ديب، جماليات التجاوز، ص 88.

#### المصادر والمراجع

#### المؤلفات

- 1. عبد السلام بنعبد العالي، أسس الفكر العربي المعاصر\_ مجاوزة الميتافيزيقا، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1991.
  - 2. عبد السلام بنعبد العالى، هايدغر ضد هيغل التراث والاختلاف، دار التنوس، بيروت، ط1، 1985.

- 3. عبد السلام بنعبد العالي، القراءة رافعة رأسها، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2019.
- 4. على حرب، الممنوع والممتنع: نقد الذات المفكرة، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 1995.
  - 5. على حرب، النص والحقيقة: الممنوع والممتنع، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 2008.
    - 6. علي حرب، نقد النص، المركز الثقافي العربي، بيروت، الدار البيضاء، ط1، 1993.
- 7. على حرب، الماهية والعلاقة نحو منطق تحويلي، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 1998.
  - 8. على حرب، نقد الحقيقة، المركز الثقافي العربي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 2005.
- 9. على حرب، أسئلة الحقيقة ورهانات الفكر: مقاربات نقدية وسجالية، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1994.
  - 10. على حرب، الفكر والحدث: حوارات ومحاور، دار الكنوز الأدبية، بيروت، ط1، 1998.
- 11. علي حرب، المصالح والمصائر، الدر العربية للعلوم ناشرون/ منشورات الاختلاف، بيروت/ الجزائر، ط1، 2010.
  - 12. على حرب، الممنوع والممتنع: نقد الذات المفكرة، المركز الثقافي، بيروت/ الدار البيضاء، ط1، 1995.
  - 13. كمال أبو ديب، جماليات التجاوز أو تشابك الفضاءات الابداعية، دار العلم للملايين، بيروت، ط1، 1997.

#### المعاجم:

- بطرس البستاني، محيط المحيط، المكتبة العربية للعلوم ناشرون، بيروت، لبنان، ط2، 1993.

#### المقالات:

- 1. عبد السلام بنعبد العالي، الترجمة والاختلاف، مجلة علامات في النقد، جدة، ج2، مج5، سبتمبر 1992.
- 2. عبد السلام بنعبد العالى، الترجمة والمثاقفة، مجلة الوحدة، الرباط، س6، ع61/ 62، أكتوبر-نوفمبر، 1989.
- 3. ميجان الرويلي، ثرثرة الحرية أم حرية الثرثرة (علي حرب بين الاستثمار والاحتكار)، مجلة النص الجديد، نيقوسيا، ع2، 1994.
  - 4. كاظم جهاد، جيل دولوز\_ قطب الفلسفة الفرنسية الجديدة. وداعا دولوز، مجلة نزوى، عمان، ع6، أفريل 1996.
- 5. بول ربكور، فلسفة اللغة، ترجمة: على مقلد، مجلة العرب والفكر العالمي، مركز الإنماء القومي، بيروت، ع 8، خريف 1989.

مجلّة إحالات المجلّد 03 العدد 02 ديسمبر 2021



لوحة الغلاف للفنان أدمد بهدفص