ISSN: 1112-9727 EISSN: 2676-1661

Algerian Scientific Journal Platform <a href="https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/459">https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/459</a>



ص 175 - 188

المجلد: 09، العدد: 01 (2024)

# سيكلوجية الأهواء السيميائية في رواية "سفر السالكين" لمحمد مفلاح أنموذجا

Psychology of Semiotics of Passionsin the Novelof (Mythicists Travels) by Mohamed

Meflah as a model.

خالد و هاب

جامعة محمد بوضياف بالمسيلة (الجزائر) ص ب 166 اشبيليا، 28000 المسيلة - الجزائر-

Khaled.ouahab@univmsila.dz رتيبة نواصرية\*

جامعة محمد بوضياف بالمسيلة ( الجزائر) ص ب 166 اشبيليا، 28000 المسيلة - الجزائر -

ratiba.nouasria@univmsila.dz

| الملخص:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | معلومات المقال                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تعد الرحلة الصوفية رؤية كونية تفسر الوجود وأبعاده، ينتقل فيها الصوفي إلى مقامات روحية، وهي وسيلة لتجاوز القوقعة الاجتماعية واختراق محكيها المغلق، فالصوفي ينشد بها إلى انتزاع نفسه وتجربته من المكان القامع الذي يفرض عليه أن يتقبل معابيره وتقاليده، وتسعى هذه الورقة البحثية إلى استجلاء تحولات الذات الهووية وبيان الأهواء الصوفية التي هيمنت على رواية سفر السالكين لمحمد مفلاح، من خلال تَمثّل الأليات الاجرائية لسيميائية الأهواء في قدرتها على تتبع مسار الذات الهوية في الخطاب الصوفي، واستجلاء المعنى الصوفي وفق خطاطة تعمل الذات على تحقيقها وبلوغها، معتمدين في ذلك على أهم معطيات سيمياء الأهواء"الخطاطة الاستهوائية للكشف عن الحالات النفسية والانفعالات الجسدية والمعجم الاستهوائي".                                                                                                                                                                                                                             | تاريخ الارسال: 2024/01/13 تاريخ القبول: تاريخ القبول: الكلمات المفتاحية:  الكلمات المفتاحية:  التصوف المعجم الاستهوائي  |
| Abstract:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Article info                                                                                                            |
| The mystical journey is a way to transcend the social shell and penetrate its enclosed surroundings. The mystic seeks to extract itself and experience it from the oppressed place, which requires it to desist from being itself. This paper seeks to illustrate the transformations of the mystical self and the statement of the mystical whims that dominated the novel. Mohammed Mufalah's Salkin Travel through the representation of the mechanisms and procedural tools of whimsical chemistry in its ability to track the path of self-identity in mystical discourse and to clarify the mystical meaning according to a self-fulfilling plan, Tracking the effectiveness of the whimsy methodology in the investigation of whims and emotions based on the most important features of hypertrophy ", the ephemeral stripe, for the detection of psychological conditions, physical emotions and the thermal lexicon. | Received  13/01/2024 Accepted  14/04/2024  Repwords:  Semitic  mysticism  tropical self  thermal lexicon  salkin travel |

#### 1.مقدمة:

حاول الإنسان على مر العصور أن يستبطن أسرار ذاته المتشعبة، وأن يتفهم ما ينطوي عليها من بواعث تظهر آثارها في رضا المرء عن حياته أو شقاوته، وقد اهتم الدارسون بالبعد الحُووي النفسي، والذات الفاعلة وكيفية اتصالها بموضوع القيمة، وسعوا لكشف اللمسات العاطفية التي تتركها النصوص الأدبية في نفسية قارئها، وإذا كانت الدراسات الأدبية قد حاولت إنارة بعض الزوايا المظلمة والغامضة في النفس البشرية، إلا أنحا قد أبقت فجوات وثغرات، لتطلق العنان لدراسات الاحقة تداركت ذلك النقص الحاصل في مجال النظرية السيميائية، فكانت سيمياء الأهواء Sémiotique des passions هي المجال الذي مكن الناقد من رصد الانفعالات وركام النوازع الداخلية، والتخلص من أحادية التوجه في المجال النقدي، لذلك تعد العناية بمطلب سيكلوجية الأهواء Psychologie وكوام النوازع الداخلية، والتخلص من أحادية التوجه في الجال النقدي، لذلك الذي يميز صلته المباشرة بالعالم ضمن أفق المدرك والمحسوس من خبرته، ويمنحه خصوصية وعمقا، ويزحزحه من النمطية الآلية للفعل، ويكشف نزعات الذات وتوتراتها وميولاتها، حيث سنسعى في هذه المورقة البحثية إلى تحديد طبيعة الوشائح وأنظمة العلائق التي ربطت التصوف بالرواية، و بالأنساق الثقافية الاستهوائية الناشقة، وهي عادة اقتضاها منطق الأدب ذاته لكونه يلتقي مع سائر الثقافات في العالم ومقصده، محاولين في ذلك تأسيس أرضية معرفية، ننظر من خلالها إلى علاقة هذا النصوف بالأدب، وتُعدُ هذا البحث يندرج تحت المقاربات السيميائية وتعني به دراسة خصوصية النبقت سيميائية الأهواء في المجال النقدي؟ وهل أحدث الانتقال لحالات النفس والأهواء قطيعة مع سيمياء العمل؟ وكيف تجلت النبقت سيميائيا في رواية سفر السالكين لحمد مفلاح؟

## 2. سيميائية الأهواء:

تعد النظرية السيميائية "من المناهج النقدية المعاصرة التي وُظِفت لمقاربة جميع الخطابات النصية، ورصد كل الأنشطة البشرية بالتفكيك والتركيب والتحليل والتأويل، بغية البحث عن آليات إنتاج المعنى، وكيفية إفراز الدلالة عبر مساءلة أشكال المضامين، مع سبر أغوار البنيات العميقة دلالة ومنطقا، من أجل فهم تعدد البني النصية، وتفسيرها على مستوى البنية السطحية تركيبا وخطابا". (حمداوي، دت: ص60)، وبالتالي هي معرفة لسانية متشعبة لم تقتصر على جانب محدد في العلامة، بل درست حياتها بشقيها اللغوي وغير اللغوي، وحاولت السيميائية منذ بدايات ظهورها إلى تقصي حالة الأشياء، وتبني آليات جعلت فيها السلطة الأولى للذات الفردية وللأفق الدلالي، "مما يتيح للقارئ إمكانية لا محدودية التأويل ومحاورة النصوص الأدبية واستنطاقها، بغية استخلاص القيم المتوارية خلف البنية اللغوية في المستوى العميق للنّص". (شاوي، 2022، ص:520).

ومن المعروف أنه ثمة عدة مشاريع واستراتيجيات، تبنتها النظرية السيميائية، ومرت من خلالها عبر عدة مراحل، ومن بين هذه المشاريع: "سيميائية الأفعال مع ألجيرداس غريماس،Greimasوجوزيف كورتي J.Courtès ومدرسة باريس، وجماعة أنتروفير Groupe Entrouverne وهناك أيضا سيميائية الأهواء مع غريماس وجاك فونتاني Jacques Fontanille كتابهما

القيم سيميائية الأهواء". (حمداوي، دت، ص:205)، وكانت آخر توجهات السيميائية وأحدث فروعها "هي سيميائية الأهواء التي ظهرت في التسعينيات من القرن العشرين في سنة 1991، مع الباحثين غريماس وفونتاني في كتابحما (سيميائيات الأهواء من حالات الأشياء إلى حالات النفس)، وقد ركز الباحثان على دراسة مجموعة من المفاهيم، والانفعالات الجسدية والحالات النفسية، ووصف آليات اشتغال المعنى داخل النصوص والخطابات الأدبية". (شاوي، 2022، ص:520)، ويمكن القول من جهة أخرى" أنّ من نتائج ربط التحليل النفسي بالتحليل السيميائي، ميلاد سيميائية الأهواء، كي تبحث عن آثار هوى الذات داخل الخطابات النصية". (بغداد، 2019، ص:27)، ومن خلال تتبع مسار توليد الدلالة ضمن المخطط الاستهوائي.

وتم إدخال البعد العاطفي تدريجيا وبحذر في الدراسات السيميائية، "ذلك أن العواطف والأحاسيس تتميز بارتباطها بالذات، لذلك تستدعي دراستها الاهتمام بعلم النفس، وهذا ما يفضي بحا أحيانا إلى الخروج عن مجالها، غير أن الرهان بالنسبة للسيمياء تمثل في بناء دلالة لهذا البعد العاطفي في الخطابات، إذ لا تتخذ العاطفة من جانب تأثيرها في الذوات الحقيقية (الجانب النفسي)، بل من جانب كونما تنتج معاني مشفرة ومسجلة في الخطابات، وهي بحذا تسهم في إنتاج تمثيلات ثقافية مختلفة، تثري الخيال العاطفي فيقوم بتثمين بعض العواطف دون الأخرى.(عمى، 2011، ص: 310–311)، وهذا ما شرحه شرح فرويد في دراساته، حول علاقة الفن بعلم النفس، إذ أن كل مرض نفسي يمكن أن يكون حافزا للذات البشرية في الإبداع ، وعلى سبيل التقريب أن مرضى التوحد نجد لديهم قدرة كبيرة على الإبداع وإتقان أمور لا يمكن لشخص عادي القيام بحا، ولا يمتلك القدرة، فكل اضطراب نفسي وعصبي يمكن أن يكون سبيلا لاكتشاف أنامل إبداعية من وراءه فالضغط النفسي يولد الإبداع. فالأثر الأدبي بمثل معادلا لتحقيق الرغبة والإبداع عند فرويد، وبنظر إلى أن الثقافة لها علاقة وطيدة بالحياة النفسية، من خلال الكشف عن عالم خفي، والذي يعرف باللاوعي وعلى هذا الأساس نظريته.

وحسب غريماس فإن ظهور سيمياء الأهواء هو تجاوز للنسق الفرداني، الذي طغى على آليات النظرية السيميائية، وإعلان عن توجه يزاوج بين نوازع وأهواء الذات مع المقاربة السيميائية، كما جاءت هذه الثورة نتيجة للنقص الذي لاحظه في مقارباته، وإهماله لجانب مهم في التحليل، وهو الجانب النفسي والانفعالي للذات يقول: "ففي النصوص التي حللناها كنا نلغي كل ما له علاقة كتأثير الشعور، وهنا يكمن النقص لهذا أحدثنا نوعا من العودة إلى الوراء، لماذا هذا الرجوع كان محكنا؟ لأنه كانت هناك أداة هي آلية النحو الصيغي فلاحظنا أنه لو أردنا وصف عاطفة ما كعاطفة البخل والغضب مثلا فإنه بإمكاننا وصفها بمصطلحات البنية الصيغية". (فرغلي، فلاحظنا أنه لو أردنا وصف عاطفة ما كعاطفة البخل والغضب مثلا فإنه بإمكاننا وصفها بمصطلحات البنية الصيغية". (فرغلي، عمد 2022، ص:81)، وكان هذا الإلغاء الذي تعمده غريماس في بداياته، نتيجة لخوفه من الوقوع في الدراسات النفسية التقليدية، وهذا ما يُغسر البداية الخجولة لسيمياء الأهواء، "فقد كان غريماس يمارس هذه الأبحاث في صمت بمشاركة تلميذه جاك فونتاني لعدة سنوات، وقد انشغل السيميائيون مدة طويلة بمعنى العمل أو حالة الأشياء، وخلال العقود الأخيرة أصبحوا يولون أهمية لمعنى الهوى أو للحالة النفسية، فإلى جانب أن العامل يعمل فهو يحس ويحتاج إلى الحالتين معا، لإثبات وجوده والصدع بمشاعره ومواقفه". (الداهي، 2007).

ما نستشفه من خلال هذا الطرح، ونظرا للتوسع الذي شهدته النظرية السيميائية، كان لزاما على الباحثين أن يضعوا الذات على مشرط سيمياء الأهواء، لذلك كانت هذه الأخيرة بمثابة المشروع الذاتي بصفة عامة، كونما ركزت على المسار العاطفي للذات وعلى حياتما الداخلية ضمن مخطط تواتري تفاعلي، كما عززت مكانتها على مستوى الطرح السيميائي، على الرغم من البداية الحذرة والخجولة التي شهدتما، لكون النقاد تخوفوا في البداية مما قد تُحدثه من انزلاقات، إذا ما تم ربط التحليل النفسي بالنظرية السيميائية، بالإضافة إلى اختلاف زاوية نظر الباحثين لفاعلية الذات على الدراسات السردية، كون ما يهم ليس تتبع انفعالات الذات وفقط، بل ما يصاحبها من آثار وتغيرات دلالية للهوى.

وإذا كانت السيميائية السردية تسعى إلى استجلاء العناصر السردية حسب ظهورها في النص، "فإن سيمياء الأهواء تسعى للدراسة الذات والانفعالات الجسدية والحالات النفسية، ووصف آليات اشتغال المعنى داخل النصوص والخطابات المستهواة، من خلال التركيز على مكونين أساسيين: المكون التوتري -انعكاس العالم الطبيعي على الذات-والمكون العاطفي أو الانفعالي -منبع الأحاسيس والعواطف- ويتولد عبرهما ما يسمى بكينونة المعنى، وخلق ما يسمى كذلك بذات الإدراك والعاطفة" (حمداوي، 2011) ص:30-31) وإذا كانت سيميائية العمل أو الفعل "قد قامت على مفهوم الانفصال بين الذات وعالم الأشياء، بالاشتغال على مفهوم الحالة والتحويل والعامل، حيث اعتبرت السرد مجموعة من الانقطاعات والتحولات، التي تتحكم في الفاعل في علاقته بالموضوع المرغوب فيه بتعبير آخر يدرك العالم في سيميائية الأهواء متصلا بالذات وحالات النفس، وتحريد ولا العالم في سيميائية الأهواء متصلا بالذات وحالات النفس، ضمن كلية قائمة على التداخل والانصهار والتفاعل". (حمداوي، دت، ص:219)، فإلى جانب أنّ العامل يعمل ويتحرك فهو يُحس لكي يثبت وجوده ويحقق ذاته لأنه قبل كل شيء هو تركيبة من الانفعالات والعواطف المضمرة، وهذا يفسر لنا أنه رغم النفوذ الذي حققته سيمياء العمل، إلا أنّ هذا لم يمنعها من الوقوع في هفوات، من خلال إهالها لجانب مهم في حياة الإنسان، والذي من شأنه أن يكون له سلطة في التحليل، غير أن غرغاس تفطن إلى هذا الجانب وتم استدراك هذا الفراغ في التحليل، وأضافه إلى نظريته من خلال تركيزه على هوى الغيرة والغضب، ووقوفه على تشكل كل هوى، والبحث في تمظهراته المعجمية والدلالية، وتتبع حالات الأشياء أثناء قيامها بالفعل، من خلال حالة الذات في الخطاب ومسارها العاطفي.

إن سيميائية الأهواء "ترى في الهوى عنصرا فاعلًا ضمن عناصر أخرى تنتج الفعل، إذ يعد الهوى بحكم تشبث السيميائيات بالنظرة الجامعة والمتسقة عنصرا أساسيا في إنتاج الفعل، وسيميائية الأهواء وإن كانت مستقلة عن سيميائية الفعل، إلا أنحا تتفاعل وتتكامل معها في البحث عن السيرورات الدلالية التي تعمل على إنتاج المعن فإذا كانت سيميائية الفعل تمتم بالفعل في علاقته بالموضوع، فإن سيميائية الأهواء تمتم بالحالة النفسية أو الذات الانفعالية في علاقتها بالموضوع أو الأشياء، وسيميائية الأهواء لا تمتم بالهوى في نفسه ولكن بآثاره في المعنى، كونه ينتج معاني مشفرة ومتمظهرة في النصوص وبعبارة أخرى، يتعلق الأمر بدراسة الهوى باعتباره سابعًا على الممكنات الدلالية المستترة". (الملجمي، 2016، ص:145)، فالإنسان لا يفعل فقط إنّه بالإضافة إلى ذلك يُضمن الفعل شُحنة انفعالية، تحدد درجة الكثافة التي يتحقق من خلالها الفعل، ومن خلال هذا الطرح يتبين أن سيميائية الأهواء حاولت التخلص من سلطة الفعل واحتفت بالأحاسيس والمشاعر، واستشرفت الذات المتحدة بفعلها وأهوائها، وكشفت عن ما تعانيه الذات، وهذا يؤكد

أن سيميائية الأهواء سعت لدراسة انفعالات الذات بشقيها النفسي والجسدي، وتتبع آليات اشتغال الدلالة ضمن الخطاطة السردية الاستهوائية والتي تتكون من المكون التوتري، والمكون العاطفي ما يسمى بكينونة المعنى.

ويمكن القول أن سيمياء الأهواء لم تُحدث قطيعة مع النظريات السابقة، بل اعتبرتها مكملة لنظريها، فقد استفاد غريماس من الفينومينوليجيين والظاهراتيين الذين ربطوا بين الذات وعالم الأشياء، وإدراك العالم ضمن علاقة تفاعلية بينهم، وتأكيدا على ضرورة عودة المعارف الإنسانية (التحليل النفسي) وإدخاله في المقاربة السيميائية، حيث أنّ أرسطو طرح قضية علاقة الأثر الأدبي والتحليل النفسي وكان سباقا لدراسة هذه العلاقة من خلال نظريته (التطهير)، وكان لهذا التحول الابستيمولوجي بالغ الأثر في إعادة الاعتبار للمكون المووي والبعد الانفعالي داخل الخطابات، فعملية قراءة الظواهر الثقافية ترفض استقلاليتها عن القوى النفسية التي أنتجتها، فعلم النفس هو خلفية الأدب، ثما يجعل الأدب انعكاسا لسياقاته، ويقتصر علم النفس على ربط الخصوصيات الثقافية بعوالمها الإنسانية والنفسية.

## 3. الأبعاد الاستهوائية في رواية سفر السالكين لمحمد مفلاح:

حسب الناقد سعيد بنكراد فإن "معاني الأهواء تُستخلص في الملفوظ السردي كعلامة دالة، ومؤشر على وجود جانب شعوري نفسي مكون للذات، وتكون هذه العلامة أداتنا للكشف الناطق في النفس البشرية، والتي لا ترى بالعين المجردة... فالإحسان لا يمكن أن يكون مرئيا، إلا من خلال تجزئته وتحويله إلى وحدات، وهي ما يطلق عليه في اللغة العادية (الهوى، الشعور، الميل، الحب، الكراهية)" (بنكراد، 2007، ص:10)، وانطلاقا من هذه الوحدات التوترية ينكشف الخطاب الاستهوائي أمام الباحث، ولابد على مستوى التطبيقي "من الالتجاء إلى الوصف المعجمي والدلالي لدراسة الأهواء والمثيرات الانفعالية، وتحديد التوترات الاستهوائية، والتركيز على الذات المستهواة، والفاعل الاستهوائي، كما تركز المنهجية على استكشاف الجسد باعتباره موضوعا إجرائيا، يتم به إدراك الشعور للعالم الموضوعي". (حمداوي، دت، ص: 44-45).

ورواية سفر السالكين تكشف عن الكثير من الجوانب الدرامية في حياة الشخصية، فكانت بمثابة رحلة روحانية بطلها الهاشمي الذي الرحلم أمام أحداث واقعية، شكلت نقطة تحول في مسار حياته، فكان الإنسان المتمرد الذي دخل في غمار التصوف، وذلك بعد تأثره بأحد أصدقائه، فكان سفره روحيًا خالصا بعيدا عن الواقع، وقد أسفرت الدلالة المعجمية واللغوية لرواية سفر السالكين إلى كونحا رواية تنتمي إلى أدب الرحلة الصوفية، فالشاهد السردي الذي بين أيدينا، عرَّج على موضوع الرحلة والسفر والاغتراب التي يسلكها المتصوف في حياته، فالرحلة في المفهوم الصوفي تمثل رؤية كونية تفسر الوجود وأبعاده، وتكشف عن المبدأ والمنتهى وفق تصور عرفاني خاص"، وفي الأدب الصوفي" هي حالة فنية تنطلق من هذه الرؤية لتقدمها بأسلوب معين يعتمد بناءً خاصا ومرتكزات محددة". (سليطين، وفي الأدب الصوفي لا يفارق شعور الانفصال عن روحه من عالم الدنيوي والتعريج بحا، وفي هذا الجزء سيتم التركيز على أبعاد شخصية الهاشمي، التي سبكون لها حضورا دلاليا أكثر من غيره، ولكونحا أكثر فاعلية في الرواية دون غيره، والكشف عن أهم التجليات الهووية في شخصيته، والذي لا يختلف فيه الجميع، هو أن التصوف أصبح اليوم يمثل أحد أهم المصادر العرفانية الدينية والتراثية، التي تغني التجربة الإنسانية في الرواية الجزائرية المعاصرة، برؤى مختلفة وبرموز كثيرة، وقد استغلها الأدباء الجزائريون بخاصة في إثراء تجاركم الإبداعية، خاصة أن التجربة الصوفية متعددة الدلالة قابلة للتأويل والتوظيف المفي.

و لأن التصوف وسيلة للبحث عن الحقيقة المطلقة في عالم الغيب، فإن أهمية الخطاب الصوفي تبدو جلية في الأدب، نظرا لكون التجربة الأدبية والروائية خاصة، لا تختلف عن التجربة الصوفية في محاولة لمس بواطن الذات الإنسانية، والتعبير عن مكنوناتها وخلجاتها بواسطة خطابهما وهذا ما يتوافق مع آليات الإجرائية لسيميائية الأهواء، وضمن هذا السياق شُحنت رواية محمد مفلاح بِكم من الأهواء المتناقضة والمضطربة، والتي تعرف على مستوى القراءة السيميائية بمبدأ التوتر، حيث تشتت ذاته الشاعرة بين سلسلة من الحالات النفسية وتراوحت بين هوى الحياة والأمل، وهوى الانتقام والموت، وسنرى من خلال التواترات الانفعالية، أن الذات الإستهوائية إفتقدت إلى خاصية التوازن العاطفي، فقد كانت روايته فضاء لصراع الذوات الهووية، وفضاء تجلت فيه الرغبات النفسية المتناقضة.

#### 1.3 هوى الاغتراب:

الغريب في مفهوم الصوفيين للاغتراب الإنسان هو" من ابتعد عن الوجود الحسي الأرضي، فهو الفرار من دار الدنيا إلى دار الآخرة، والصوفيون يحبون الوحدة والاعتزال عن الناس، بل إنهم يشعرون بالغربة عن ذواقم لأنهم يرون أنما مغمورة بالذنوب والخطايا، وشعور الصوفيين بالغربة يبعث فيهم قوة الإبداع لتطهير أنفسهم، فهي متنفسهم، والأديب بل الفنان عموما يصون نفسه من الانفجار بالإبداع". (الحاج لقواس، 2018، ص118)، وبالعودة إلى الرواية يظهر لنا الاغتراب من خلال مجموعة من التيمات الاستهوائية، والتي تدل عليها الوحدات المعجمية، حيث يقول محمد مفلاح في حديثه عن شخصية الهاشمي:" كنت أفضل السير الحثيث في الشوارع والأزقة الضيقة حتى لا ألتقي، أصدقاء وزملاء سابقين لا أحبهم، أصبحت بعد إحالتي على التقاعد المسبق شخصا متوحدا مهموما شعرت بالغربة القاتلة في مدينتي التي لم تعد جذابة كما كانت في الزمن البهي..ما أقسى العزلة التي اشتدت حدتما علي، منذ اللحظة التي أحلت فيها نفسي، على التقاعد المسبق، عزلة غريبة تقتات من صبري ..صار يشعر بالغربة في مدينته التي لم تعد جذابة كما كانت في الزمن البهي ..كل شيء تغير". (مفلاح، دت، ص 70).

وقد أعطت سيمياء الأهواء دورا كبيرا للمكون المعجمي وللشواهد اللفظية، فمساءلة القاموس هي البداية الأولى نحو جمع المعلومات، ونحو معرفة الطريقة الخاصة التي تشتغل من خلالها الأهواء في الرواية، والتمظهر المعجمي للمفردات (لا ألتقي، لا أحبهم، شخصا متوحدا، شعرت بالغربة القاتلة، العزلة..) على مستوى المقطع السردي، يبين لنا مختلف التوترات الاستهوائية المندرجة تحت هوى الاغتراب، ومدى الغربة النفسية التي يعيشها الهاشمي والرتابة اليومية التي نخرت حياته، وقد شكل التقاعد بؤرة الأزمة الاستهوائية لدى الهاشمي، حيث تأزمت نفسه ودخل في حالة من الاغتراب النفسي لانعدام رابطة التواصل مع مجتمعه، وهروبا من نظرة الناس، فقد انتقلت الذات في الرواية بعد التقاعد من ذات طموحة ومسالمة إلى ذات خائفة ومحرومة، والمخطط الآتي يلخص تَكُون هوى الاغتراب لدى الهاشمي المشلح:



بداية الاغتراب نتيجة إحساس الهاشمي أن الشعور بالغربة التقاعد المبكر والعزلة كل شيئ تغير

ويضيف قائلا في نفس السياق: " لازلت أحن إلى غابة "الرئين، وإلى أيام الفخاخ الصغيرة التي كنت أنصبها تحت أشجارها الباسقة، لاصطياد طيور الزّرْزُورْ والسُنُونُو، كم سعدت لما اصطدت لأول مرة زرزورا صغيرا، وقتذاك غضبت مني والدي، وحذرتني من الصعلوك عنتر الشاقور، الذي ذاع صيته بسبب اعتداءاته على القصر ودخوله السجن ثلاث مرات .. تخليت عن الوظيفة التي اعتقدت أنما كانت عالمي الوحيد، وهي في الحقيقة كانت سجنا خطيرا". (مفلاح، دت، ص:11،12)، هذه الشخصية التائهة عكست مع يجري في واقع الهاشمي، والشعور بالعجز عن مواجهة أعباء الحياة، وتتضح لنا تيمة الألم والاغتراب النفسي من خلال هذا المقطع نصي، وقد سيطر هذا الهوى على معظم الرواية وبوجوده، فإننا ننفي هوى الأمان بالضرورة الذي افتقده الشاعر في حياته منذ صغره، ونؤكد هوى الخوف والفزع الذي تعيشه الذات الاستهوائية في علاقتها بالموضوع القيمي، وهي عبارة عن نتيجة انفعالية تربط بين الذات والموضوع، ويتجلى الألم بوصفه فاعلا في إنتاج المعنى، حيث يكون الألم والحزن والاغتراب أثرا من آثار تواتر حالة توترية إستهوائية، دفعت ذات الشاعر إلى صبغ قصائده بصبغة حزينة تشاؤمية متمردة على الواقع، وعكن القول أن الذات الاستهوائية هنا تعاني من غربة نفسية، حيث أعطت صورة قاتمة عن واقعها، وتوالت التواترات الانفعالية من البداية إلى النهاية في شكل ملفوظات دالة، وجاءت لغتها الشعرية ناطقة عن هذا الواقع الذي حبسه في غياهيب الألم والحسرة.

## 2.3 هوى الحب الانتقام في رواية سفر السالكين:

بُخُسد في رواية سفر السالكين مشهدين سرديين منفصلين، تمثلا في هوى الانتقام والكراهية إلى جانب هوى الحب، والناتجين عن انفعال قوي بتصاعد الجانب التوتري للذات الاستهوائية، والذي نتج أيضا عن وجود محفز نفسي، وهو الألم والذي يعيشه الشاعر أدى إلى تفعيل غريزة الانتقام لديه، في هذه المرحلة ينبثق أثر الهوى في الخطاب، ففي مرحلة التحسيس تتحول الخلجات والتوترات إلى هوى يقول محمد مفلاح: "أصبحت بعد إحالتي على التقاعد المسبق شخصا متوحدا مهموما، ولي رغبة دفينة في الانتقام، من كل شخص أعتقد أنه أساء إلي في أوقات الشدة ...عزلة غريبة تقتات من صبري، وتدفعني للتفكير في أمور غريبة، خشيت أن أقترفها في وضح النهار وأمام الملأ، حتى المشي وحدي في الشوارع والأزقة ظل يحرق أعصابي". (مفلاح، دت، ص: 70)، من خلال هذا المثال تخرج إرادة الفعل عن عدم القيام بالفعل لأسباب نفسية، ويدخل في مرحلة الانفصال عن موضوع الرغبة، فغياب الأهلية في شخصية الهاشي قد عول هذه المهمة، يمكن أن يكون بسبب الخوف أو التشكيك في قدرتما، أو تحكم عوامل خارجية في ذلك ، وفي شخصة وجود أزمة استهوائية عاطفية تتنامى لدى الذات هوى الانتقام، غير أنها تُحل في النهاية من خلال انتصار الذات على نفسها، وهذا ما لاحظناه مع الهاشي، ففي حالة استعداده للفعل انفصل عن رغبته بسبب الخشية والخوف، والتي اسماها الباحث غريماس بر (القدرة على عدم الكينونة )، وفي هذا السياق وضع غريماس مخطط نظامي سردي، حول كيفية انتظام الهوى، وانتقاله من البنية السطحية إلى البنية العميقة، وذلك وفق مراحل ودرجات كانت البداية ب:

1-اليقظة العاطفية (Eveil affectif): وهي مرحلة الانطشاف الشعوري حيث تعبر الشخصية عن عواطفها الكامنة، وتُترجمه من خلال هوى معين، وفي رواية سفر السالكين، نجد أنّ الهاشمي يراوده شعور بالوحدة والقلق إزاء وضعه الجديد يقول: "أصبحت بعد إحالتي على التقاعد المسبق شخصا متوحدا مهموما".

2-الاستعداد (Disposition): في هذه المرحلة تتوفر شخصية الهاشمي على مؤهلات نفسية وجسدية، تساعدها في ترجمة هوى الانتقام، من خلال التفكير الدائم، بالإضافة إلى كونه يعيش وحيدا دون رقيب، مما يساعده في التخفي عن أعين الناس واقتراف الفعل. 3-المحور العاطفي(Le pivot passionnel): معرفة الشخصية بالأسباب التي أدت بها إلى هذه الحالة، وعلى مستوى المشهد

د-الحور العاطفي(Le pivot passionnei) : معرفه الشخصية بالاسباب التي ادت بها إلى هده الحالة، وعلى مستوى المشهد نرى أن التقاعد المبكر، ودخول الهاشمي في مرحلة عزلة لم يجد من ينتشله من براثينها، دفعت بالهاشمي إلى الرغبة في الانتقام.

4-العاطفة (L'émotion): في هذه المرحلة تترجم الشخصية عاطفتها وشعورها، انطلاقا من ردات فعلها الجسدية والحالات المزاجية، والتي تكون قابلة للملاحظة، وفي المشهد الروائي نرى أن الهاشمي تُرجمت عاطفته وأصبحت حدثا استهوائيا، من خلال تفكيره الدائم والمشي وحيدا في الشوارع.

5-التقويم الأخلاقي (Moralisation): في هذه المرحلة تتعرض الشخصية للحكم والتقييم الأخلاقي، فالانتقام في المشهد يجسد لنا بعدا سيكلوجيا واجتماعيا حول حالة المثقف بعد التقاعد، وتصريح الهاشمي بخشيته من الانتقام في قوله: "خشيت أن أقترفها في وضح النهار وأمام الملأ"، هو اعتراف ضمني بوجود سلطة اجتماعية رقابية يعيش ضمنها، وأن فعله يمكن أن يتعارض مع المنظومة الأخلاقي، الأخلاقية، والمخطط السالف ذكره: اليقظة العاطفية العاطفية العاطفة تنتقل من كونها شعور، إلى مرحلة اندماجها مع النسق الأخلاقي والثقافي القيمي.

| الفعل الاستهوائي لهوى الانتقام |             |
|--------------------------------|-------------|
| - حالة الجسد                   | -حالة النفس |
|                                |             |

النفسية التي كان كانت سبب في ظهور غريزية، وكانت أهمها والتي كانت بسبب

- يظهر من خلال الانكشاف الشعوري - وضع الهاتف على الأذن اليمنى للهاشمي وشعوره برغبة في المواجهة وتجاهل الكلام

والعزلة يعيشها الهاشمي، اضطرابات غيدة الانتقادي

غريزة الانتقام،

عقدة الحرمان التي انتابته والاضطرابات النفسية، مما أدى به إلى فقدان الثقة في الناس، والملاحظ أن شخصية الهاشمي لم تتصل بموضوع الرغبة ( الانتقام)، وحدث انفصال عنه، حيث تغلب على نوازعه الذاتية بعد الالتقاء بالشيخ الحاج العربي الشيلي، ودخوله عالم التصوف، ويقول أيضا :" أضع هاتفي المحمول على أذي اليمنى، متظاهرا بمواصلة مكالمة هاتفية، حتى لا أستمع إلى أفكارهم العميقة....وأجد شيئا من الجرأة على المواجهة بطريقة شرسة". (مفلاح، دت، ص: 08)، يمكن القول أنّ الجسد له لغة خاصة تترجم ما ينتاب الذات من تقلبات نفسية، وقد يكون وسيطا لدخول مضمرات المعنى، وفهم الذات الاستهوائية وحالتها النفسية، ويوضح حركية مجموعة الأهواء التي تسيطر على الذات، ومن خلال المقطع السالف ذكره، شخصت حركية الجسد وَرَدَّات فعل الهاشمي في شكل ملفوظات سردية، وكان هناك ربط بين (حالة الأشياء وحالة النفس)، ويمكن توضيح الخطاطة الاستهوائية انطلاقا من هوى الانتقام .

ومن جهة أخرى نرى أن التشاكلات الاستهوائية في المقطع السردي، دالة على ذلك التحول الحاصل في الذات، وذلك من خلال قوله: "الجرأة على مواجهة شرسة"، حيث تؤخذ اللفظة كعلامة ومؤشر، للكشف عن الجانب الشعوري الهووي للذات الشاعرة، وتكون هذه العلامة أداة في الكشف الناطق في النفس البشرية، والتي لا ترى بالعين المجردة، فمن خلال هذا الملفوظ الكامن في المقطع يطفو الألم على سطح المقطع، ويُطل برأسه بين ثنايا الخطاب، ونرى تحول الذات إلى قمة الانفعال المفضي إلى دخوله عالم التصوف، وهذه الأهواء الصوفية تعكس سيكولوجيا الهوى الداخلى التي جعلت الروائي يعيش ألما ما بعده ألم، ويتجرع مرارة الغربة والتهميش.

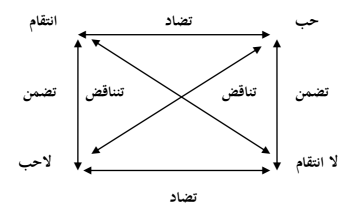
وشخصية الهاشمي المشلح شخصية تحمل كثيرا من التناقضات، وهذا راجع لما تعرض له في طفولته، وكثرة شقائه النفسي، والذي بدأ منذ حرمانه من والده، وكانت لدلالة اسمه مؤشر على ما يستوطن هذه الشخصية من غموض حيث حمل دلالتين: حيث ينسب إلى الإسلام ( بني هاشم) وأيضا يحمل معنى الهشم وهو الكسر، فحياته كانت مليئة بالمغامرات والصعاب، ما جعله ينكسر في كل لحظة، وقد توَّصَل غريماس في دراسته السيميائية للمعجم الاستهوائي، إلى وضع برنامج وخطاطة تمثل تطور الهوى عند الذات، وتمثلت في :

الحرمان السخط العدوانية

حيث أنّ الحرمان والتهميش الذي عاشه الهاشمي، وَلَّد لديه نوعا من السخط على واقعه، وعلى الناس وأهله وأصدقائه، ما جعله شخصية عدوانية ترغب في الانتقام ، كفعل غريزي يعوض به حرمانه كما قال فرويد .

ومن أهم المبادئ التي ترتكز عليها سيميائية الأهواء نذكر مبدأ التكوين،" ويعني هذا المبدأ المتركز الأساسي الذي تبرز فيه الذات الاستهوائية، إذ يتشكل هذا العامل بوصفه ذاتًا استهوائية عندما يُدرج داخل حالة، لمعرفة هوى معين". (فرغلي، 2022، ص:88) حيث يعكس المكون المعجمي للمقطع السردي، جملة من العلامات السردية، ومشهد يوحي بوجود علامة رمزية نسقية دالة على الهوى الباطن في الذات، حيث يعد هوى الحب أحد الأهواء التكوينية للأهواء العِشقية الصوفية، فالصوفي يُضنيه الشوق والحنين إلى الحضرة الإلهية الطلاقا من الصورة العاطفية، التي رسمتها الذات الاستهوائية عندما يقول: "غادرت الخلوة وأنا بغاية السعادة، لمت نفسي على غفلتي السابقة.. أما صافي المايدي لا يعلم شيئا عن الحياة السعيدة التي صرت أعيشها منذ دخولي هذا العالم السحري". (مفلاح، دت، ص:96،95).

فصورة ( الخلوة) تجسد رؤية الكاتب لدخول البطل الهاشمي في عالم الحضرة الإلهية، وتصاعد نشوة الحب والعاطفة لديه، وهنا مؤشر سيميائي يدل على تشابه حالة الهاشمي مع حالة المتصوف والمريد، فوجود الخلوة يعكس الحالة النفسية والعاطفية، التي يعيشها الهاشمي تحت تأثير الهوى العشقي، وهذا الانتقال والتحول من مقام لمقام، ومن حالة الكراهية إلى حالة الحب، لم يكن عبثا في الرواية، إنما تتحكم فيه الحالة النفسية التي تكون شبيهة لحالة المتصوف، وفق نسق سردي يدل على الترابط القائم بين حالة الهاشمي وحالة المريد، وتُنظم هذه الأهواء الصوفية من خلال المربع السيميائي:



والمربع السيميائي يبين أن البنية الانفعالية للذات، انحصرت في ثنائيتين متضادتين وهي: ( هوى الانتقام والكراهية، وهوى الحب).

علاقة تضاد: حب-انتقام / لا انتقام-لا حب

علاقة تناقض: حب-لا حب/ انتقام -لا انتقام

علاقة تضمن: حب - لا انتقام/ انتقام -لا حب

#### 3.3 الهوى الصوفي:

الأهواء في الخطابات، وقد وقع اختيار على نص صوفي عرفاني يمكننا من خلاله تطبيق آليات سيمياء الأهواء، ورصد آثار الهوى الصوفي الأهواء في الخطابات، وقد وقع اختيار على نص صوفي عرفاني يمكننا من خلاله تطبيق آليات سيمياء الأهواء، ورصد آثار الهوى الصوفي وتحوله، خاصة وأن الهوى في المعجم الصوفي هو أول مقامات المحبة، "كما يتوسل النص الصوفي على مستوى أنساقه اللسانية بنصوص قبلية مدارها الهوى، الذي تجلى في عدة أنماط كالحب، الخمرة، الرحلة، الطلل، ولكن عبر سلسلة من التحويرات تنقله من الحدود المعقولة إلى فضاء التجاوز، فالنص الصوفي نص في هوى الحق، يُبنَى على نصوص في هوى الخلق". (شيتر، 2013، ص:84).

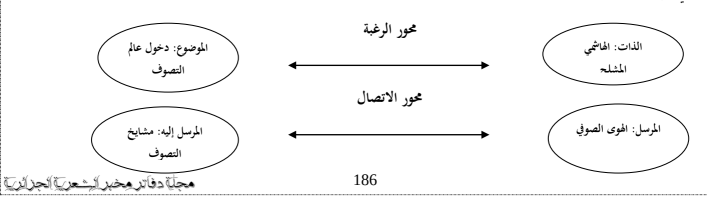
فالصوفي لا يفارق شعور الانفصال عن روحه، من عالمه الدنيوي والتعريج بها، وفي هذا الجزء سيتم التركيز على أبعاد شخصية الماشمي، التي سيكون لها حضورا دلاليا أكثر من غيره، ولكونما أكثر فاعلية في الرواية دون غيره، والكشف عن أهم التجليات الهووية في شخصيته، يقول الهاشمي: "الحمد لله على نعمة الذكر والانتساب إلى الطريقة، بعد ساعة واحدة، سأشارك في جلسة سماع حتى الفناء في الحضرة الإلهية ..أنت لا تعرف شيئا عن لحظة واحدة من الحضرة الصوفية، التي تسافر بالإنسان من واقع الأوحال إلى عالم الملكوت..وصاح الحاج مجذوب الله الله الله إلا الله، وارتجت أوصالي، وظل إخواني الفقراء يرددون وهم في حالة سكر، الله دايم حي، الله حي، الله دايم حي، الله دايم حي، الله دايم عي، الله دايم عي، الله على تربتها الرطبة، ثم الحلوة بالعبادة، دخلتها مستعينا بضوء هاتفي المحمول، وجدت نفسي وحيدا في الحلوة الهادئة، جلست على تربتها الرطبة، ثم قرأت بعض السور القصار من القرآن الكريم، قضيت وقتا طويلا متأملا حياتي الجديدة..إلى ملكوت الصفاء". (مفلاح، دت، ص: 95).

والهوى الصوفي في المقطع السردي لديه عدة تمظهرات معجمية مثل: (الانتساب إلى الطريقة، الحضرة الإلهية، الحضرة الصوفية، واقع الأحوال، عالم الملكوت، الله، سكر..)، والمتصوف عندما يكون في الحضرة الصوفية، تتنامى لديه مشاعر الحب الإلهي، وهي مفردات تتلاقى وتتقابل سياقيا مع هوى التصوف، وهذا ما تجسد في المقطع السردي، الذي يبين انتقال الهاشمي من عالم الأشياء إلى عالم التصوف والحضرة الإلهية، واتصاله بموضوع القيمة، ودلالة على مدى تجلي الحس العاطفي للكاتب، ولعل المتبصر أكثر في الأبعاد الدلالية والصوفية التي يمكن أن يبوح بها الشاعر، تجعله يرفع من درجة التأويل أكثر، فتكون صورة ذاته التائهة في طريق المسارات المعوجة والملتبسة، ومُعبرة أيضا عن الروح في طهارتها، وصفائها ونورانيتها وسموها، وفي تعلقها بالذات الإلهية.

فالذات الاستهوائية المتمثلة في الهاشمي، تخضع لعملية التحفيز والتحريك من قبل جماعة المتصوفة، وبخاصة شيخه العربي الشيلي بغية تأهيلها، والذي يحاول إغرائه، من خلال أخذه إلى أضرحة الأولياء الصالحين، والحديث عن كرماقم وعن هذا العالم الصوفي الغيبي وهذا ما يؤكده في قوله: "لقد أحس الهاشمي، أن لقاءه مع الشيخ العربي الشيلي، قد أعطى لحياته معنى جديدا، لم يعهده عرفت فيه معنى جديدا محتلفا.. في هذا اليوم تعرفت على نفسي.. لقد تغير الرجل .. جملة يطرب لها الهاشمي، بعد أن تعرف إلى صديقه الجديد". (مفلاح، دت، ص:32،28،27)"، فقد كان الشيخ العربي الشيلي، من مريدي الطريقة الخضرية الفاتحوية، وهذا المصير الذي التي اليه الذات الاستهوائية، جعلها في علاقة اتصال مع موضوع القيمة (الهوى الصوفي)، ذلك أن الهاشمي كان حبيس غرفته وبيته

لسنوات، لتتغير حالته وتصبح الذات في علاقة مع الموضوع القيمي، ويضيف الهاشمي قائلا: " نعم أنا الآن أكثر وحدة ولكن هذا الأمر يسعدني، فالعزلة تحيى، القلب أيضا وتنقيه من كل دنس، أبعدتني عن مخالطة الخلق وأرشدتني إلى طريق المحبة، لا شيء اليوم أصبح يخيفني في هذه الحياة التافهة".(مفلاح، دت، ص:103)، إنّ هذه العزلة والانفصال عن عالم الأشياء، اختارها الهاشمي نظرا لعدم تمكنه من التواصل والتفاهم مع واقعه، والملاحظ أن هذه الرؤية تتماشى مع يستقر في ذهن المتصوفة، حيث أن رؤيتهم تقوم على الانفصال عن عالم الدنيا، والاتصال بعالم الكشوفات والحضرة الإلهية، واعتزال الدنيا والبشر بالنسبة لهم يعد سلوكا إيجابيا، يؤدي إلى تحقيق الاتصال بالله، فالعزلة هي بوابة الدخول في الخلوة، وهي ترويض النفس على الانفراد وحفظ القلب، وقد وظَّفه الكاتب باعتباره سلوكا صوفيا أساسيا، ليقدم سياقا سرديا يحقق المتعة الجمالية من جهة، ويساهم في البناء الروائي، يقول الهاشمي :"دخلت غابات ودواوير وقرى كثيرة اعترض طريقي، رجال وأطفال، وعرضوا على، الماء واللبن والخبز والقهوة والخبيز، ونبحت في كلاب شرسة كما صادفت طيورا وحيوانات كثيرة، لم أشعر بأي خوف، جريت خلف هؤلاء الشيوخ لمباركين، عرفت أنهم من الرجال الذين أحبهم، قررت أن لا أتراجع حتى ألتقي بهم، جريت خلفهم وجريت حتى طرت، صرت عصفورا مغردا في سماء فسيحة صافية، شعرت بسعادة غامرة وأنا أسبح في الفضاء الجديد، الذي أحببت البقاء فيه، رافضا لعودة إلى هناك..إلى دنياهم إلى أوهامهم ..أما الآن هنا ..أراهم ..أراهم فقط..فوداعا أحبتي..وداعا".(مفلاح، دت، ص:107)، فالبعد الهووي للنص الصوفي يحيل إلى موضوع مدلول عليه بفعل مُؤَول خفي، ولقد لجأ الشاعر محمد مفلاح إلى الرمز الصوفي، ليقتحم عوالم الكشف والانجلاء لأنوار الذات الإلهية، وهذا الانفصال جعل ا**لهاشمي المشلح** ينقطع عن العالم الخارجي الذي يعيش فيه، ويحاول الوصول إلى درجة عالية من الصفاء الروحي، يُنقى فيها ذاته من كل شوائبها و أدرانها الدنيوية، ومن ثم فالخلوة رمز للعزلة والابتعاد عن كل شيء في هذه الدنيا الفانية؛ لأن الصوفي يجد راحته ويتلمس ذاته الحقيقية في عزلته، **والخلوة** هي رمز من الرموز الصوفية، فهي توحي إلى العبادة وإلى السفر الروحي، الذي يأخذ أو ينقل الصوفي من العالم المحسوس عالم الأشياء إلى عالم آخر، وهو ما بينه قوله: " إلى الراحلين السبعة وداعا يا أحبتي..وداعا تمنيت لو تأخر سفركم ولكنه القضاء والقدر... ويضيف " وأنا أسبح في الفضاء الجديد الذي أحببت البقاء فيه، رافضا العودة إلى هناك .. إلى دنياهم، إلى أوهامهم، أنا الآن هنا أراهم فقط .. فوداعا يا أحبتي .. وداعا"(مفلاح، دت، ص:05).

هذه الكلمات تؤكد وصول الهاشمي إلى مبتغاه، فقد كانت سفره سفر روحي دون رجعة وعن قناعة منه، حيث بعد مرحلة التحفيز تأتي مرحلة الانجاز والاتصال بموضوع القيمة، والمسار السردي للذات الاستهوائية، تغير من حالة الانقطاع عن الواقع، إلى حالة الاتصال بعالم التصوف والأهواء، ويمكن الاستعانة بمخطط غريماس لتوضيح مختلف العلاقات في الرواية، حيث يخضع هذا النموذج لنظام التقابلات الثنائية :





والتركيب السردي من خلال هذه الخطاطة السردية، يُبين اتصال الذات الاستهوائية ( الهاشمي المشلح) مع الموضوع المرغوب فيه وهو التصوف وتغيير واقعه وذاته، حيث يقوم الفاعل الإجرائي بمجموعة من الأدوار، وتتمثل في الانخراط مع جماعات المتصوفة، حضور دروس الوعظ والإرشاد، العزلة عن الناس، الخلوة الإلهية، وينتهي بوصوله لرغبته، وإنّ عواطف شخصية الهاشمي هي في الحقيقة صيرورة حالتها العاطفية، والتي تؤثر وتتحكم فيها العوامل الخارجة عن نطاقها وإرادتها، فمشاعر التصوف التي استحوذت على نفسيته، هي نتيجة حتمية لسلطة القدر والواقع المعاش.

#### 4. خاتمة:

وبناء على ما سبق يلاحظ أن سيمائية الأهواء، هي امتداد للسيميائية العامة وليست نفيا أو إقصاءً لها، فقد استمدت كثيرا من مفاهيمها وآلياتها في الكشف عن المعاني، والدلالات الخفية في النص الأدبي، وخاصة المرّبع السيميائي والنموذج العاملي، وسيميائية الأهواء جاءت مكملة لسيميائية العمل، حيث إنّ مشروعها ينهض على أساس سد ثغراتها.

وقد أبانت دراستنا للرواية إلى جملة من النقاط المهمة وهي: أن الرواية الصوفية المعاصرة تحقق حالة من الوجود السيميائي المتجانس، ومحمد مفلاح كشف من خلالها محاولة الهاشمي الخروج من بوتقة المجتمع، وعبر عن ذات أرادت التحرر من القيود التي فرضت عليه، فقد سعت الذات الاستهوائية في الرواية، إلى الاستقرار النّفسي لتهتدي أخيرا إلى السفر عن طريق التصوف وهو طريق السالكين، وتحسدت الذات في الرواية سفر السالكين، على المستوى السردي في علاقتها بالموضوع أثناء فعل الانجاز متأثرة بالبعد الاستهوائي، وانتقالها في سيمياء الأهواء من ذات عاملة، إلى ذات استهوائية ومن حالة انفصال إلى حالة اتصال.

## قائمة المراجع:

- ●الداهي محمد. (2007). سيميائية الأهواء، عالم الفكر، مجلد33، العدد03.
- الملجمي علوي أحمد صالح. (2016). سيميائية الحزن في ديوان مبتدأ البكاء آخر دراسة في ضوء سيميائية الآخر، مجلة الأثر، العدد24، ص143–152.
- بغداد عبد الرحمن. (2019). السيميائيات من العمل إلى الهوى -قراءة في كتاب سيميائية الأهواء لغريماس وفونتاني، مجلة بحوث سيميائية، مجلد08، العدد14، ص27-42
  - بنكراد سعيد. (2007). السيميائيات النشأة والموضوع، مجلة عالم الفكر السيميائيات، مجلد35، العدد03.
  - حمداوي جميل. (دت). الاتجاهات السيميوطيقية، التيارات والمدارس السيميوطيقية في الثقافة الغربية، (دب): شبكة الألوكة.
    - حمداوي جميل. (2011). مستجدات النقد الأدبي، ط1، (دب): شبكة الألوكة الالكترونية.

- •شاوي راوية. (2022). سيميائية الأهواء المفهوم والآليات الإجرائية، مجلة حوليات جامعة قالمة للعلوم الإنسانية والاجتماعية، مجلد16، العدد 01. ص519 539.
  - سليطين وفيق. (2018). الرحلة في الشعر الصوفي، مجلة دراسات في اللغة العربية وآدابها، العدد26، ص64-157
  - شيتر رحيمة. (2013).النص الصوفي من منظور سيمياء الأهواء، مجلة كلية الآداب واللغات، العدد13، ص81−90
  - •عمى ليندة. (2010). سيمياء العواطف من سيمياء الأدبية لدوني بيتران، مجلة الخطاب، المجلد05، ع06، ص309–316
- فرغلي حامد سعيد. (2022). سيميائية الأهواء في قصة الأجنحة المنكسرة لجبران خليل جبران، المجلة العلمية لكلية الآداب، العدد82، ص69−138.
  - ●مفلاح محمد.(دت). رواية سفر السالكين، ط1، الجزائر: دار الكوثر للنّشر والتّوزيع.