## المعتقدات الدينية القرطاجية

## أ.ة/ نادية يفصحفسم التاريخ جامعة الجزائر

مازالت دراسة المعتقدات الدينية القرطاجية غامضة ومعقدة، كون المصادر التاريخية القديمة لم تحتم كثيرا بالفترة القرطاجية عامة وبمعتقداتها خاصة، حيث انصب اهتمامها أكثر على الفترة الرومانية، فلا نجد في كتابات المؤرخين الإغريق واللاتين سوي بعض الإشارات دون الاهتمام بالتفاصيل.

ومن النصوص القديمة القليلة التي أشارت إلى هذا الموضوع نذكر على سبيل المشال لا الحصر المؤرخ الإغريقي بوليبيوس Polybius الذي أشار إلى قسم حنبعل الشهير لعام 215 ق.م، والذي أعلن عنه إثر التحالف الذي أبرمه مع الملك المقدوني فيليب الخامس، نقل إلينا من خلاله أسماء الآلهة القرطاحية، ولكنها حاءت بأسماء إغريقية مما يجعل التعرف عليها أمرا صعبا وديودور الصقلي الذي أفادنا ببعض الأحبار المتعلقة بعملية تقديم الأضاحي البشرية على شرف الإله الرئيسي بعل حمون.

أما فيما يخص المؤرخين اللاتينيين فإلهم لم يتناولوا أخبار قرطاحة إلا في الوقت الذي  $^3$  Justin أصبحت لها علاقة مباشرة ببلادهم أثناء الحروب البونية، ومن هؤلاء نذكر حوستنيان الذي الذي تناول أسطورة تأسيس قرطاحة وتضحية الأميرة علسية ديدون بنفسها لإنقاذ مدينتها الجديدة، وتيتيوس ليفيوس وإشارته إلى بعض المعابد المخصصة للآلهة القرطاحية ولكن دائما بأسماء إغريقية، أو كذلك ترتليانوس ألذي عاش ما بين أواخر القرن الثاني وبداية القرن الثالث للميلاد، وقد أشار في كتابه إلى استمرارية التضحية بالأطفال الصغار بإفريقيا الرومانية إلى عهد تيريوس Tiberius.

I المعابد: شغلت المعتقدات الدينية جزءا هاما من حياة القرطاجيين فعبدوا آلهة كثيرة، أقاموا
لها معابد حاصة اختلفت أنواعها، فمنها المبنية وغير المبنية، تعرضت لتأثيرات شرقية وغربية.

أ- أماكن تواجد المعابد: أشار المؤرخ أبيانوس في كتابه إلى معبد ضخم خصص لعبادة الإله أشمون في أعالي بيرصا Byrsa، ويبدو أنه كان من أجمل وأغنى معابد قرطاحة، كان محاطا بحدار مقدس وله سلم طويل يتضمن ستون درجة أن لعب دورا هاما في حياة القرطاجيين خاصة في فترة الحرب البونية الثالثة، فإلى جانب دوره الديني فقد كان بمثابة ملجأ لهم أثناء الخطر  $^{7}$ , أما فيما يخص معبد أبولون، فإنه أقيم بين الساحة العامة وتل بيرصا، وكان هو الآخر معبدا مهما يحطيه سور مقدس يتوسطه تمثال من ذهب  $^{8}$ .

بالإضافة إلى ذلك، أشار بلينوس إلى معبد مخصص لعبادة الآلهة جونو كانت تعلق فيه الحيوانات التي اصطادها القائد القرطاجي حنون أثناء حملته الاستكشافية، وكان الناس يأتون لزيار للا ونلاحظ أن الآلهة التي نقلتها الينا المصادر القديمة حملت أسماء أحنبية مما يصعب التعرف عليها وربطها بالآلهة القرطاجية.

هذا وتدل بعض النقوش البونية على أسماء الآلهة (شكل I) والمعابد التي شيدت لها فنجد معبد عشتارت (الشكل 2)، ومعبد أشمون  $^{11}$ ، ومعبد ملكرت  $^{12}$ .

كما توصلت أبحاث سنتاس Cintas في موقع هدروماتم (سوسة) إلى كشف الغطاء عن معبد من ست سويات، تمتد من القرن السابع أو السادس ق.م إلى غاية القرن الثاني بعد الميلاد، يتضمن عددًا هامًا من النصب المنقوشة 13، إلا أن أهم هذه المعابد كلها معبد صلمبو بقرطاحة الذي شيد لعبادة الإلهين الرئيسيين بعل حمون وتانيت مثلما تدل عليه ألاف النقوش النذرية التي تحمل إهداءات قدمت على شرفهما 14.

ب- أنواع المعابد: تعددت المعابد القرطاحية وتنوعت أشكالها، فمنها الغير مبنية والمبنية، والمعابد الكبيرة والمصليات الصغيرة، فبالنسبة للمعابد الغير مبنية أو ما يسمى بالتوفت Tophet، فهي عبارة عن مساحات واسعة في شكل فضاءات مقدسة محاطة بجدار من حجر أو طين أو من مادة أخرى يفصلها عن العالم الدنيوي، وفي وسطه مصلى يحتوي على مذبح وأخدود تخرج منه نار متأججة، تمارس فيه الطقوس الدينية في الهواء الطلق وتحيط به مجموعة من الجرات المملوءة بعظام بشرية أو حيوانية قدمت كقرابين للآلهة، تعلوها نصب اتخذت أشكالا مختلفة إلى حانب تمائم وحلي وتماثيل صغيرة 15.

عثر على هذا النوع من المعابد في هدروماتم  $^{16}$ ، وكذلك في قرطاحة بمعبد صلمبو الـــذي يحتوي على عدة سويات تمتد من منتصف القرن الثامن إلى منتصف القرن الثاني ق.م $^{77}$ ، وقد

استمر بناء هذا النوع من المعابد حتى بعد سقوط قرطاجة وخلال الفترة الرومانية، خصصت لعبادة ساتورنوس الذي حل محل بعل حمون 18.

أما فيما يخص المعابد المبنية، فقد كشفت الأبحاث الأثرية عن بقاياها في قرطاحة وخارجها، تتميز عادة بمدخل مجنح بعمادين، تسبقه عدة درجات ويليه دهليز يؤدي إلى ساحة يظهر في وسطها مصلى أو ناووس يكون عادة مرتفعا يقوم على منصة ويضم تمثال الإله أو الرمز المرتبط به، ويقابله مذبح أو طاولة تقدم عليها القرابين 19 فيحد مثل هذا النوع من المعابد بالقرب من صلمبو أو ما يسمى بمعبد كرتون نسبة للعالم الأثري Carton الذي كشف عنه عام 1916، وكذلك معبد سيدي بوسعيد 20.

وكثيرا ما صورت المعابد القرطاحية، أو بالأحرى واجهتها فوق النصب البونية (شكل 3)<sup>21</sup>، يبدو من خلالها أنها قد تعرضت لتأثيرات خارجية متنوعة المصدر أدت إلى تغيير في عمارةا، ومنظر زينتها رغم أنها بقيت دائما وفية لأسسها الفينيقية القديمة<sup>22</sup>.

جاءت هذه التأثيرات من مصدرين أساسيين: مصري سيطر نفوذه إلى غاية القرن الخامس ق.م، تميزت المصليات بمدخل مستطيل يشغله في الوسط عمود بسيط أو حجرة منحوتة في شكل بيضوي، أو في شكل أدمي (شكل 4)، ويحيط بالمدخل عمادان ذا حلق مصري تعلوه أفريزة يظهر وسطها قرص شمسي بسيط أو مجنح، وثعابين الصل<sup>23</sup>، ثم إغريقي برز ابتداء من القرن الخامس ق.م، يميز بالأعمدة الدورية والجبهات المثلثية المقرنة باكروترين والزحارف الهلنستية 24.

ومن المعابد القرطاجية ما شيدت في القمم المرتفعة خاصة عندما تكون المنطقة واقعة في الأراضي الداخلية كمعبد أشمون الواقع على قمة مرتفع بيرصا، ومنها ما أقيمت فوق الأراضي المسطحة عندما تكون المواقع ساحلية كمعبد صلمبو<sup>25</sup>، ونظرا لأهمية المعابد فقد خصص لها القرطاجيون كهنة يسهرون على تسييرها وتنظيم شؤونها.

## 2- الكهنة:

يمثل الكهنة همزة وصل بين الآلهة وجمهور الأوفياء، يتولون مسؤولية إدارة شؤون المعبد وتنظيم مراسيم العبادة والطقوس الدينية وقد كانت مهمتهم وراثية كما هـو الحـال عنـد الفينيقيين وينتمون عادة إلى الطبقة الأرستقراطية 26.

يتألف جهاز الكهنة من "ر ب ك ه ن" مثلما جاء في بعض النقوش البونية، بمعنى الكاهن الأعظم، وهي أعلى مرتبة في الجهاز، له الحرية التامة في إدارة كل فريق المعبد، وإليه تحول كل الصلاحيات، وتساعده مجموعة من الكهنة الذين أبرموا عهدا على حدمة الألهة طوال حياتهم مخلصين لها، ومؤدين واجبهم على أحسن وجه 27.

يتمثل هؤلاء الأعوان الذين يسهرون على حدمة المعبد والآلهة والجزارون الذين يشاركون في عملية تقديم القرابين، والمصباحي الذي يسهر على إنارة المعبد، وكذلك العازفون والمغنون، فنجد حادم عشتارت، وحادم ملكرت ، وحادم أشمون وغيرهم 28.

ولقد شاركت المرأة في هذه الوظيفة المقدسة واحتلت هي الأحرى مراتب عليا في تسيير شؤون المعبد فكان لها دور رئيسة المجمع الكهنوتي "ر، ب، ت، ك، ه، ن" حيث ظهرت صورتها فرق العديد من التوابين بقرطاحة 29 كالتابوت الذي عثر عليه الأب ديلتر Delattre في إحدى المقابر، ويمثل إمرأة حالسة فوق كرسي، رجلاها موضوعتان على سلم صغير ترتدي قميصا كهنوتيا ذو كمين قصيرين، اليد اليمني موضوعة فوق ركبتيها واليد اليسرى تستريح فوق وشاح الكتف ، تضع فوق رأسها تاجًا وتحمل في أذنيها أقراطا 30، وتشير كذلك إحدى النقوش البونية الجديدة Wéo punique إلى إمرأة تدعى عديات Adiyat كانت تشغل منصب مديرة أو مسؤولة المغنيات في المعبد 30.

و. عناسبة إقامة الحفلات والطقوس الدينية، كان الكهنة يلبسون زيا حاصا، يتمثل عادة في حلباب أرجواني يلبس فوق ثوب طويل من الكتان الشفاف وقميص مزين بأشرطة ويغطي رأسه قلنسوة 32.

وإلى حانب الكهنة فقد ساهمت بعض الجمعيات التي تتكون من أشخاص أوفياء يمثلون ما يعرف عند القرطاجيين بــ "مزراح" MZRH، يسهرون على إنجاز بعض المشاريع كتشــييد المعابد وترميمها 33.

يتبين مما سبق أن المجمع الكهنوتي كان منظما تنظيما محكما في المجتمع القرطاجي، وكان أعضاؤه يتمتعون بنفوذ كبير يسهرون على مراقبة وتسيير الطقوس والاحتفالات الدينية.

## 3- الطقوس الدينية:

تتميز المعتقدات الدينية القرطاجية بتقديم القرابين والأضاحي على شرف الآلهة من أحــــل استمالتها ونيل رضاها، تصاحبها احتفالات دينية تقام تحت إشراف الكهنة وبحضور جمع غفير

من الناس، ولقد قدم القرطاجيون في القرون الأولى من تاريخهم قرابين بشرية أغلبيتها أطفال صغار، ثم أحذت تعوض شيئا فشيئا بالقرابين الحيوانية والغذائية بمختلف أنواعها.

أ- القرابين البشرية: لقد كانت فكرة تقديم الأضاحي البشرية في السابق مشكوك فيها رغم إشارة النصوص الكتابية القديمة إليها، وأظهر علماء الأثار تحفظا كبيرا فيما يخص هذا الموضوع إلى غاية 1921 بعد الكشف عن معبد صلمبو الذي يعد من أقدم المعابد القرطاحية، استخرجت من سطحه آلاف الجرات المملوءة ببقايا العظام البشرية، فأصبحت هذه الفرضية أكثر احتمالا من ذي قبل، ويظهر أن القرطاجيين مارسوا هذه العادة لقرون طويلة في مدينتهم وتسربت بعد ذلك إلى مختلف المواقع التي بلغها التأثير البوني 34.

يبدو أن هذه العادة انتقلت من الشرق إلى الغرب، أي من صور إلى قرطاحــة مارســها الفينيقيون المهاجرون في بلاد المغرب منذ البداية فقد أدرج المؤرخ جوتنيان انتحـــار الأمــيرة عليسة بعد طلب الملك الليبي حرباص يدها للزواج ضمن هذه التضحيات<sup>35</sup>.

تتم عملية تقديم القرابين البشرية داخل المعابد، فكان القرطاجيون يتوجهون إلى سيد المعبد إلههم الأعظم للتعبير عن مشاكلهم وانشغالاتهم ثم يعيدونه بتقديمه أضحية بشرية، وإذا استجاب الإله لطلب الداعي يقوم هذا الأخير بتنفيذ وعده فيقدم قربانا يوضع بعد حرقه داخل حررة تدفن فيما بعد في أرض المعبد<sup>36</sup>.

وللحصول على العناية الإلهية كان الداعي يرفع اليد اليمني نحو الإله الذي يرد عليه بنفس الطريقة ليعبر عن استجابته ومباركته لصاحب الدعاء. وقد ظهر هذا المشهد فوق العديد من النصب البونية كالنصب المنحوت الذي كشف عنه في السوية الثانية من معبد حد روماتم 67 ، وكذلك فوق نصب نذري من الحجر الكلسي الأبيض اللون الذي عثر عليه في معبد صلمبو يمثل صورة عابد رفع كلتا اليدين تكبيرا وإحلالا للإله الأعظم أرخ هذا النصب يعود إلى القرن الرابع ق.م 86.

وقد تكون هذه الأضاحي فردية يقدمها الداعي للإله بعد أن استجاب لدعواته، فهي عملية أحذ وعطاء بين الطرفين، تزداد أهميتها كلما كانت استجابة الإله كبيرة ومهمة 39، أو تكون جماعية خاصة في حالة المصائب والحروب أو في حالة الكوارث الطبيعية كالجفاف والزلازل أو عند حلول الأوبئة.

فكان أمراء الدولة وقادتها يقدمون القرابين الغالية إلى ألهتهم لترفع عنهم ما يخشونه، ويقيمون احتفالات كبرى يسرع إليها الأوفياء ورؤوسهم منكسة وقلوبهم تفيض بالتقديس والخشوع.

وفي هذا الإطار، أشار ديودور الصقلي في كتابه إلى أن القرطاجيين قدموا مائتي طفل من أحسن العائلات إلى الإله بعل حمون أثر حملة اغاتوكلس قائد الإغريق على عاصمتهم عام 310 ق.م، بالإضافة إلى ثلاثمائة طفل من أبناء الذين الهموا بغش الآلهة. فلقد ربط القرطاجيون الهزامهم أمام عدوهم بإهمالهم لإلههم الأعظم، فبعدما كانوا في السابق يقدمون له أعز أبنائهم أصبحوا يقربون له أطفال أجانب يشترونهم في ألسر وعندما لحق بحم السوء اعتقدوا أن ذلك كان عقابا من إلههم الأعظم بعل حمو الذي طالما أهانوه وأهمل ولاسترجاع ثقته بحم وليعفو عنهم وينقذهم مما لحق بحم من ضيق وشدة ألقو بأبنائهم في النار 40.

ب- القرابين الحيوانية والغذائية: لقد أصبحت رغبات بعل همو أقل قساوسة في الفترات الأحيرة من تاريخ القرطاجيين، فأخذت التضحية بالحيوان أو ما يسمى لديهم ملكمور Mikmr تعوض شيئا فشيئا الأضاحي البشرية، وغالبا ما يكون هذا الحيوان حروف يقدمه الداعي عوضا من تقديم ابنه فقد تضمنت الكثير من النقوش البونية إهداءات تدل على قرابين حيوانية قدمها أصحاكما للآلهة في قرطاجة وخارجها.

وفي هذا المجال، نشير إلى إحدى النقوش التي كشف عنها في قرطاحة، سطرت تخليدا لقربان يتمثل في حمل قدمه شخص يدعى بانو Banno ابن ماغونام <sup>41</sup>Magonam كما نقلت لنا بعض الشواهد الأثرية مشاهد حية حول عملية تقديم القرابين الحيوانية حيث صورت إحدى النصب ذات قمة مثلثية شخصا واقفا أمام مذبح وضع فوقه رأس ثور، يده السيمى مرفوعة نحو الأعلى ويمسك بيده اليسرى زهرة، ويشغل أسفل النصب صولجانيان يتوسطهما الرمز المدعو تانيت (الشكل 6).

أما فيما يخص أهم الحيوانات والمواد الغذائية التي تقدم كقرابين للآلهة فقد جاء حولها عرض مفصل مع تحديد المقادير المفروضة على الشعب والتي تدفع إلى الكهنة الذين يتكفلون باهم المراسيم التي تصاحب هذه العملية.

جاءت هذه التفاصيل في نص طويل نقش بحروف بونية فوق قطعة حجرية من جزأين مصدرها من قرطاجة (شكل 7)، كشف عنها بمدينة مرسيليا 1844، لذلك عرفت بتعريفة مرسيليا Tarif dit de Marseille.

حددت في هذا النص الأجزاء التي تقدم للآلهة والأجزاء التي تحتفظ بها الكهنة لأنفسهم قسم إلى ملحقين إثنين، يحتوي الملحق الأول على واحد وعشرين سطرا، بينما يحتوي الملحق الثانى على ستة عشر سطرا<sup>44</sup>.

خصص الملحق الأول من السطر الأول إلى السطر العاشر لذكر مختلف أنواع الحيوانات التي تقدم للآلهة، رتبت حسب أهميتها، وفي السطر الحادي عشر إشارة لأنواع الدواجن أما في السطرين الثاني عشر والرابع عشر من نفس الملحق فيتضمن بعض المواد الغذائية كالزيست والفرينة والحليب بالإضافة إلى العطور <sup>46</sup>، ونفس الشيء بالنسبة للمحلق الثاني فقد ذكرت فيه كذلك القرابين الدموية وغير الدموية المفروضة على القرطاجيين <sup>47</sup>.

تواصلت عملية تقديم القرابين الغذائية والحيوانية للآلهة إلى ما بعد سقوط قرطاجة، حيث كشف سنتاس في السوية الخامسة من معبد حدروماتم عن مجموعة من النصب تصور لنا مشهدا رائعا حول هذه العملية بتسلسل مراحلها 84. وما تزال التضحية بالحيوان مستمرة إلى يومنا هذا في مجتمعنا لكنها بطريقة مختلفة عن السابق، حيث يذبح خروف عند وضع حجر الأساس وخروف أخر عند نهاية المبنى.

وأهم ما يميز تقديم كل هذه القرابين عند القرطاجيين حاصة ما يتعلق بالأضاحي البشرية هي المراسيم والاحتفالات التي تصاحبها والتي مازالت تثير تساؤلات عدة بسبب الغموض الذي يحيط بها.

ج- الاحتفالات الدينية: يبدو من حلال النصوص الأدبية القديمة والأبحاث الأثرية الحديثة أن عملية تقديم القرابين للآلهة كانت تتم داخل الفضاءات المقدسة، فقد أشار ديودور الصقلي إلى وجود تمثال من البرونز داخل معبد قرطاحة يمثل الإله بعل حمون يتميز بيدين ممتدين وكفيين منحنيين نوعا ما نحو الأسفل يستلم الأطفال الأبرياء، ثم يلقي بهم في لهيب الأحدود المشتعل نارا على مقربة منه 49.

وأما عن الطريقة التي كانت تتم بها هذه العملية وكما نقلها بعض المؤرخين المعاصرين عن بلوتارخوس Plutarque، فإنما كانت تتم في الليل تحت ضياء القمر ونار الجمر. فيبدأ الحفـــل

بحضور جمع غفير من الناس يلتفون حول تمثال الإله ويترقبون عملية تقديم الأضاحي، وكان من بينهم موسيقيون وراقصون يصدرون أصواتا رهيبة وأولياء الضحية الذين يحرم عليهم البكاء والتعبير عن ألمهم وحزهم، فكان عليهم كبت شعورهم رغم الأسى والحزن اللذين يزرعهما هذا الموقف في نفوسهم.

ثم تأتي اللحظة الحاسمة التي ينتظرها الجميع فيسلم الأولياء ابنهم للكاهن ليحمله بين ذراعيه ويتقدم بخطوات متثاقلة نحو الحفرة، يذبح الضحية بطريقة غامضة ثم يضعها بين يدي الإله المنحنيتين نحو الأسفل، فتتدحرج الضحية لتترلق داخل الحفرة الملتهبة نارا فتعلو أصوات الطبول والمزامير وتبدأ الرقصات المختلفة.

فما تكاد الضحية تصل إلى حافة الحفرة حتى تزول كما تتبخر قطرة من الماء على صفيحة ساخنة، فيتصاعد دخان أبيض فرغم ذلك فإن شهية الإله لا تمدأ إنه يطلب دائما المزيد، فيكدسون الضحايا ويربطونها بسلسلة لتشدها، ويستمرون هكذا في تزويده بالضحايا أكثر .

إن هذا الوصف المربع قد أضر بالحقيقة التاريخية وبسمعة قرطاحة، فهو وصف لا يوجد إلا في حيال ديودور الصقلي وبلوتارخوس والمؤرخين المحدثين الذين ساروا على دربهم وساهموا في نشر اللوحة التي رسمها المؤرخون القدامي حول التضحية بالأطفال الصغار عند القرطاحيين، مثل الأديب الفرنسي فلوبر (J) Flaubert صاحب رواية صلمبو الذي اجتهد كثيرا في اختيار الكلمات والتعابير التي تحمل الرعب والقسوة والتعطش لسفك الدماء، وصفت القرطاحيين بالأنانية والجشع وغياب الرحمة في قلوبهم.

لذلك، فقد احتج بعض مؤرخي العصر الحديث من هذه السمعة السيئة التي كسبتها الحضارة القرطاجية والتي أفقدتما كثيرا من احترامها وثقة العالم بحا، ورأوا أن أصحاب النصوص الإغريقية واللاتينية الذين تناولوا هذا الموضوع قد عرفوا بعد ألهم للقرطاجيين أو وصفوا شهاداتهم بعدم الموضوعية، بدليل أنه لا توجد أية علاقة بين النصب النذرية. والجرات الفخارية المملوءة بعظام الأطفال الصغار، وبالتالي لابد من إعادة النظر في آلاف العظام السي كشف عنها في المعابد القرطاجية، واستبعاد أدلتهم غير المنطقية كذلك توحي الحذر عند العودة إلى المعلومات التي نقلتها إلينا المصادر الكتابية القديمة 53.

إذا كان المؤرخون القدامي قد بالغوا في وصف الطريقة التي كانت تتم بما تقديم الأضاحي البشرية، فيبدو أن حقيقة هذه الممارسات قد أصبحت ثابتة لا يمكن استبعادها أمام مختلف الشواهد الأثرية التي تدل بطريقة أو بأخرى على انتشار هذه العادة في المجتمع القرطاحي.

فلقد ظهر حليا من خلال بقايا عظام الأطفال الموضوعة داخل الجرات الفخارية المكدسة في سويات المعابد والمغطاة بالمباخر وعروة الجمر  $^{54}$ ، كذلك من خلال بعض النصب البونية التي كشف عنها والمتضمنة لنقوش تشير إلى أضحية موك $^{55}$  وأيضا من خلال المذابح الموجودة داخل المعابد.

أو كذلك من حيث مشاهد الأضاحي المصورة فوق بعض النصب البونية كالمشهد الممثل فوق نصب (الشكل 8) كشف عنه في معبد صلمبو، فرغم أنه حال من أي نص يدل على مضمونه لكنه يتحلى بمجموعة من صور نقشت من الأسفل إلى الأعلى تفيدنا بمعلومات مهمة تثري هذا الموضوع.

يمثل النصبُ كاهنًا واقفًا في وضعية حانبية يرتدي ثوبا طويلا يشده إلى خصره بحزام عريض يحمل بذراعه الأيسر طفلا صغيرا عاري الجسم، يمثل بدون شك الضحية التي ستكون قربانا للإله، واليد اليسرى مرفوعة نحو العناية الإلهية، وتعلو هذه الصورة ثلاثة وريدات تحيط بكل واحدة دائرة، تعلوها بدورها زخرفة، وينتهي أعلى النصب بدلفينين وزهرة وهلال معكوس نحو الأسفل وقد أرخ هذا النصب إلى القرن الخامس أو الرابع ق. م57.

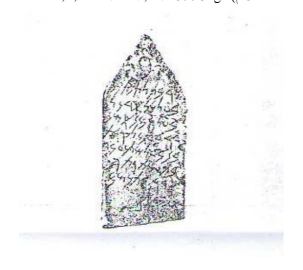
كما تحدر الإشارة إلى نصب آخر (شكل 9) يمثل كاهنا يرتدي ثيابا طويلا يشده إلى خصره بحزام يده اليسرى مرفوعة ويحمل باليد اليمني كوبا أو قدحا، يقف امام مذبح غريب تخرج منه خيوطٌ غامضة قد تكون دخانا أو شجرة مقدسة، وقد صور هذا المشهد داخل ناووس تظهر إلى جانبه أحسام غريبة يصعب التعرف عليها 58.

أما بالنسبة للحجة التي اتخذها بعض مؤرخي العصر الحديث الذين أنكروا تماما عملية تضحية القرطاجيين بأبنائهم والمتمثلة في انفصال الجرات المملوءة بالعظام المحروقة على النصب النذرية فلا ننسى أن المعابد قد تعرضت لعدة عوامل طبيعية وبشرية عبر الزمن مست محتواها ومظهرها الخارجي، رغم ذلك فقد تمكنت بعض الجرات من الصمود، حيث كشف عن حرات ما تزال تعلوها نصب نذرية في قرطاحة وخارجها 59.

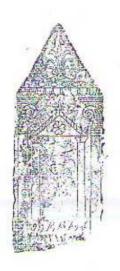
وخلاصة القول فرغم المعلومات التي توصل إليها علماء الآثار حول القرابين بمختلف أنواعها إلا أن طريقة تقديمها خاصة ما يتعلق بالقرابين البشرية تبقى محاطة بعلامات استفهام كبيرة تجعل البحث في هذا الموضوع من الأمور الصعبة التي لا يستبعد معها الخطأ.



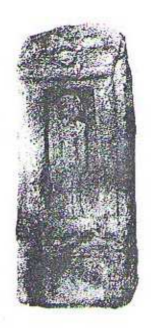
الشكل I: نقيشة بونية عثر عليها في معبد صلمبو بقرطاحة تضم إهداء لمجموعة من الآلهة. (القرن الرابع أو CIS, I, TAB. XIV, N° 3778



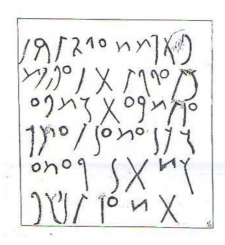
CIS, T, III, TAB. : نقيشة بونية تدل على معبد شيد للإله عشتارت بقرطاحة عن LXVI ,3



CIS, T, TAB, نصب يصور واجهة مصلى مجنحة بعمودين أيونيين عن: XXIII, 6, N° 4947



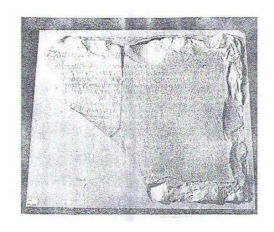
الشكل رقم 4: نصب يصور واجهة ناووس يشغل حوفه شكل آدمي Picard (C), CAT, MUS. ALAOUI, T, II, PL. XXII, CB-129 عن:



الشكل رقم 5: نقيشة بونية حديدة تشير إلى امرأة كانت تشغل منصب مسؤولة المغنيات. Février (J-G), épitaphe..., Sémitica, V, 1955, P.64



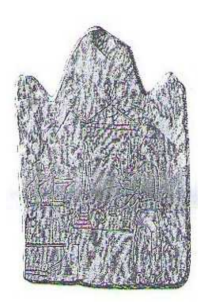
الشكل 6: نصب نذري يمثل مشهدا حول تقديم القرابين الحيوانية للآلهة. عن: 3347 CIS, I, TAB, III, N°



الشكل رقم 7: نقيشة بونية عثر عليها بمرسيليا حددت فيها القرابين الحيوانية والغذائية المفروضة على الشعب القرطاحي عن: CIS, I, I67



الشكل رقم 8: نصب نذري يمثل كاهنا يحمل طفلا صغيرا ليكون قربانا للإله بعل حمون، Picard (C), Cat. Mus. Alaoui, T. 2, عند صلمبو (القرن الخامس أو الرابع ق,م) عن: PLXXXV, CB-223



الشكل رقم 9: نصب نذري يصور مشهدا رائعا حول عملية تقديم القرابين (متحف قيني Chabot (J-G),les inscriptions puniques..., CRAI, 1916,p. 28,fig.I عن: GUINET

- الهوامش:

<sup>1-</sup> Polybe, hisoire, livre VII, 9, 2, 3, éd., Gallimard, Paris, 1970.

<sup>2 -</sup> Diodore de Sicile, Bibliothèque, Livre, xx, 14, éd. Hachette et Cie, Paris, 1912.

<sup>3 -</sup> Justin, Histoire universelle, livre XVIII, 6, éd. C.L. Panckoucke, Paris, 1839.

<sup>4 -</sup> Tite live, Histoire romaine, t. II, livre XLI, 22, éd. librairie Garnier et frère, Paris, 1850.

<sup>5 -</sup> Tertullien, Apologétique, éd. les belles lettre, paris, 1929.

<sup>6 -</sup> Fantar (MH), Kerkouane, cité punique du cap bon (Tunisie), T, III, éd. institut national d'archéologie et d'art, Tunis, 1986, P.398.

<sup>7 -</sup> Tite live, T, II, livre XLI, 22.

<sup>8 -</sup> Gsell (S), H.A.A.N, T. III, ed. Hachette, Paris, 1918, P.398.

<sup>9 -</sup> Pline l'ancien, Histoire naturelle, livre VI, 200, éd. Hachette, Paris, 1950.

<sup>10 -</sup> corpus inscriptionum semiticarum, pars Prima, Paris 1881, 250, 255, 2785, 3719.

<sup>11 -</sup> CIS, I, 4834, 4835.

<sup>12 -</sup> CIS, I, 264, 4840.

<sup>13 -</sup> Foucher (L), Hadrumetum, éd. presse universitaire de France, Paris, 1964, P.33.

<sup>14 -</sup> Moscati (S), les phéniciens, éd. Bompani, Milan, 1988, P.174.

<sup>15 -</sup>Fantar (MH), Carthage approche d'une civilisation, T, 2, éd. Alif, tunisie, 1992, P.299.

<sup>16 -</sup> Foucher (L), op.cit, PP. 33-39.

<sup>17 -</sup> Moscati (S), op.cit, P.174.

<sup>18 -</sup> Picard (G-CH et C), la vie quotidienne à Carthage au temps d'Hannibal, éd. Hachette, Paris, 1958, P.36.

<sup>19 -</sup> Fantar (MH), Carthage approche..., op. cit, P.298.

<sup>20 -</sup> Fantar (MH), kerkouane...,op. cit, PP.33-35.

<sup>21 -</sup> CIS, I, 4947 et 4856.

- 22 lezine (A), résistance à l'hellénisme de l'architecture religieuse de Carthage, cahier de Byrsa, éd. imprimerie la rapide, Tunis, 1959, P.251.
- 23 Picard (G.ch. et C), la vie quotidienne..., op. cit, P.38.
- 24 Picard (C), Cat. Mus. Alaoui, op.cit, PP.2-3.
- 25 Leglay (M), Saturne africain, Histoire, éd. E, de Bocard, Paris, 1961, P.270.
- 26 Lapeyre (G) et Pellegrin (A), Carthage punique (814-146 av. J. C), ed. payot, Paris, 1942, P.141.
- 27 Gsell (S), H.A.A.N, T 4, ed. Hachette, Paris, 1920, P.397.
- 28 Ibid., P.401.
- 29 CIS, I, 5988.
- 30- Delattre (R-P), nécropole punique de Carthage, CRAI, Paris, 1905, PP.318-319.
- 31 Février (J-G), épitaphe néo-punique d'une Prêtresse, « Sémitica V », Paris, 1955, p.64.
- 32 Tlatli (S-E), la Carthage Punique, éd. Maisonneuve, Paris, 1978, P.202.
- 33 Fantar (Mh), Carthage approche..., OP.CIT, PP.310-311.
- 34 Gras (M), Rouillard (R) et Texidor (J), L'univers Phénicien, éd. Arthaud, Paris, 1989, P.171.
- 35 Justin, livre, XVIII, 6.
- 36 Yacob (M), Musée du Bardo, Tunis, 1970, P.10.
- 37 Cintas (P), le sanctuaire punique de Sousse, R. AF, N° 91, éd. Société Historique Algérienne, Alger, 1947, PP.14-16.
- 38 Picard (C), Cat Mus Alaoui, op.cit, P.147.
- 39 Fantar (MH), Carthage approche..., op.cit, P.302.
- 40 Diodore de sicile, Livre XX, 14.
- 41 Février (J-G), Essai de reconstitution du sacrifice Molk, J-A, N° 248, Paris, 1960, P.72.
- 42 CIS, T.III, Tab III, N° 3947.
- 43 CIS, I, 165.
- 44 Février (J-G), remarque sur le grand tarif de Marseille, C.B, Vol. VII, Paris, 1958-1959, PP.41-42.
- 45 Delcor (M), Le tarif dit de Marseille (CIS, I, 165), Aspect du Système sacrificiel Punique, « semitica », XXXVIII, Paris, 1990-I, PP.87-88.
- 46 Ibid., PP92-93.
- 47 Février (J-G), Loc.CIT.
- 48 Cintas (P), op.cit, PP.70-71.
- 49 Diodore de Sicile, XX, 14.
- 50 Février (J-G), Essai de reconstitution, op.cit, PP.183-184.
- 51 Tlatli (S-E), OP-CIT, P.196.
- 52 Picard (G-C), Vie et mort de Carthage, éd. Hachette, Paris, 1970, P.48.
- 53 Fantar (MH), Sardo, 2, Sassari, 1987, Reppal, V, 1990, P.227.
- 54 Cintas (P), op.cit, PP.28-29.
- 55 Leglay (M), op.cit, PP.320-321.
- 56 Février (J-G), Ibid., P.153.
- 57 Picard (C), cat. MUS. Alaoui, OP.cit, P101, CB, 229.
- 58 Chabot (J-B), les inscriptions Puniques dans la collection Marchant, CRAI, Paris, 1916, PP.27-28.
- 59 Fantar (MH), Sardo, 2, OP.CIT, P.228.