# مكانة الجزائريين في الحركة الفكرية (التصوف) ببلاد الشام مكانة الجزائريين في الحرو تلمسان أنموذجا

سهيل الخالدي كاتب وباحث - دمشق

#### ملخص

يتناول هذا البحث الدور الذي قام به المهاجرون الجزائريون (التلمسانيون أغوذجا) من تلمسان وضواحيها في بلاد الشام حيث كان لهم دور في الجانب الديني والثقافي، اضطلعوا به ضمن دورهم في الفكر القومي العربي الإسلامي. لقد صنع الجميع من سوريين ومهاجرين جزائريين التاريخ السوري الجزائري المشترك خلال القرنين التاسع عشر والعشرين للميلاد، وصاروا مواطنين سوريين بقدر ما هم جزائريين. والملاحظ أن الشام عرفت التصوف القادم من بلدان المغرب العربي وفي طليعتها الجزائر، تصوفا نضاليا ضد الظلم والغزو الأجنبي، وليس وسيلة تخدير للجماهير كما أراده ويريده السياسيون في الأمس واليوم.

الكلمات الدالم: المهاجرون التلمسانيون، الشام، التصوف.

# الدور الفلسفي والسياسي والشعبي للتصوف في العالم الإسلامي 1

بدأ التصوف الإسلامي على يد نخبة من الفلاسفة الدينين يقضون وقتهم في تأمل الخالق ويسعون إلى مزيد من المعرفة عنه عبر الارتباط الروحي. ومن أمثال هؤلاء الحلاج. وكانت العزلة والبعد عن الناس ومباهج الدنيا ومكاسبها الطابع الأساسي لهؤلاء العابدين فاكتسبوا إعجاب ومحبة وثقة الناس وتبجيلهم العالي، وقد أثرى هؤلاء بتأملاتهم وأشعارهم الكثير من الجوانب الروحية للإسلام، وكان تأثيرهم في الناس عظيما. فالتصوف يعتبر جزءا أساسيا في التراث الإسلامي، والاهتمام به قديم، وتناوله المؤرخون والعلماء العرب والمسلمون كالطوسي، والكلاباذي، والقشيري وغيرهم، كما ألف فيه الفلاسفة كابن ظاهرة إسلامية خاصة فقد عرفته ديانات سابقة مثل المسيحية والهندية والفارسية والفلسفة اليونانية. وبشكل خاص الديانات الفرعونية حيث يعتقد البعض أن مصر هي منشأ التصوف والتصوف الشعبي بشكل خاص باعتبار أن المصريين مصر هي منشأ التصوف والتصوف الشعبي بشكل خاص باعتبار أن المصريين

وقد ارجع بعض المؤرخين مصطلح "التصوف" إلى رجل زاهد متعبد في الجاهلية كان يلقب بـ: (صوفة) واسمه هو الغوث بن بركان أو في رواية أخرى الغوث بن مر، كما أشار الزنخشري في أساس البلاغة، والفيروز آبادي في قاموسه الحيط إلى أن قوماً في الجاهلية سموا بهذا الاسم وكانوا يعبدون الله في الكعبة ومن تشبه بهم سمى صوفي. ومنهم نشأت فئة الحنفاء مثل ورقة بن نوفل. ولا يزال هناك خلاف واسع حول التسمية في اللغة العربية.

(وقد اختلف في أصل كلمتي صوفية وصوفي، فقد أطلقت الأولى على هذا العلم والثانية على المتحقق به، واستعملت كلمة تصوف للدلالة على السلوك... وكلمة متصوف للدلالة على السالك في الطريقة). ويرى البعض أن التصوف علم فلسفى لا يعتمد التجريب مثل باقى العلوم بل يؤمن بالحدس، لذلك فهو لا يستخدم مناهج الفلسفة في العقل، ولا مناهج العلماء (الملاحظة والتجربة)، بل هو منهج يعتمد الكشف أي المعرفة المباشرة بالله دون وسائط وبالتالي فهو عطية إلهية لا ينالها من لم يعطها له الله مهما كانت معرفته أو مكانته، وحتى يمكن للصوفي أن يحظى بالكشف والمعرفة المباشرة من تدريب نفسى شاق وطويل لا يقوى عليه إلا القلة القليلة من المباشرين وبعد كل هذا الشقاء لا يضمن المتصوف أنه وصل إلى الكشف. ويقوم هذا التدريب النفسي والبدني المعجز على قواعد ثلاث هي:

- الزهد، بما يعنيه من ترك الدنيا بكل متاعها ومتعتها وحالها وقالها والتفرغ للآخرة.

- الولاية، وهي تشبه فكرة الإمامة في المذهب الشيعي، والولاية تبدأ من النقابة وصولا إلى درجة الغوث؛ حيث الكرامات والخوارق والمسؤولية على حفظ الكون كله وليس الجتمع فقط. ومن هنا كانت للولى في أي طريقة صوفيه سطوته. حيث يكاد يكون نسخة ما من الفرعون المقدس أو نسخة قريبة من الألوهية كما في الأديان اليابانية حيث أن الملك هو سليل الإله (الشمس) فلا أحد يخرق إرادته. - الحبة، وهي محبة الله بل الذوب فيه، ومحبة الناس كل الناس بدءا من الزملاء في الصوفية والتفاني من اجلهم وهذا يعني مجموعة لا تنتهي من خصال التسامح.

## - نشأة التصوف

نشأ التصوف الإسلامي كعلم مدون بعد نشوء وتدوين العلوم في الصدر الأول كعلم النحو وعلم الفقه، وعلم التوحيد، وعلوم الحديث، وأصول الدين ؛

<sup>1 -</sup> فاطمة، الحسنية اليشرطية (د. ت). رحلة إلى الحق. (د.ط)، نسخة موجودة في مكتبة الأسد بدمشق تحت رقم80148 ص 17.



والتفسير، والمنطق، ومصطلح الحديث، وعلم الأصول، والفرائض الميراث" وغيرها.

وكان من أوائل من كتب في التصوف من العلماء:

- الحارث المحاسبي، المتوفى سنة 243 هـ، ومن كتبه: بدء من أناب إلى الله، وآداب النفوس، ورسالة التوهم.
  - أبو سعيد الخراز، المتوفى سنة 277 هـ، ومن كتبه: الطريق إلى الله.
- أبو نصر عبد الله بن علي السراج الطوسي، المتوفي سنة 378 هـ، وله كتاب: اللمع في التصوف.
- أبو بكر الكلاباذي، المتوفي سنة 380 هـ، وله كتاب: التعرف على مذهب أهل التصوف.
- أبو طالب المكي، المتوفى سنة 386 هـ، وله كتاب: قوت القلوب في معاملة الحبوب.
- أبو قاسم القشيري، المتوفى سنة 465 هـ، وله الرسالة القشيرية، وهي من أهم الكتب في التصوف.
- أبو حامد الغزالي، المتوفى سنة 505 هـ، ومن كتبه: إحياء علوم الدين، الأربعين في أصول الدين، منهاج العابدين إلى جنة رب العالمين، بداية الهداية، وغيرها الكثير. ويعد كتاب إحياء علوم الدين من أشهر كتب التصوف ومن أجمعها. ومن المعروف أن الغزالي اعتكف في دمشق بالجامع الأموي في الزاوية المعروفة اليوم بالغزالية نسبة إليه. 2

ويرجع المتصوفة أورادهم إلى الرسول صلى الله عليه وسلم عن طريق الصحابة فيقولون انه كان يخص بعض أصحابه بورد يتفق مع درجة الصحبة وحال الصاحب، وخاصة منهم على بن أبي طالب رضي الله عنه الذي اختصه بورد النفي والإثبات، وأبو بكر الذي اختصه بورد الإسم المفرد ثم أخذ عنهما بعض من التابعين هذه الأذكار وسميت الطريقتين: بالبكرية والعلوية. حتى التقتا عند الإمام أبي القاسم الجنيد، ثم تفرعتا إلى الخلوتية، والنقشبندية. واستمر الحال كذلك حتى جاء الأقطاب الأربعة: الرفاعي، الجيلاني، البدوي والدسوقي الذين شيدوا طرقهم الرئيسية الأربعة وأضافوا إليها أورادهم وأدعيتهم. وتوجد اليوم طرق عديدة جدًا في أنحاء العالم ولكنها كلها مستمدة من هذه الطرق الأربعة. إضافة إلى أوراد أبو الحسن الشاذلي صاحب الطريقة الشاذلية والتي تعتبر أوراده جزءًا من أوراد أي طريقة موجودة اليوم.

ومن الملاحظ إن التصوف انتقل إلى بلاد المغرب العربي والأندلس من المشرق،

<sup>2 -</sup> ابو حامد، الغزالي. إحياء علوم الدين. (د.ت) م1، ط3، ص5، دار الفكر، بيروت.



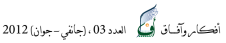
لكنه ازدهر فيها سواء لجهة توسعه أو لجهة عمق تأثيره في الناس خاصة في القرن السابع الهجري على يد محيي الدين بن عربي الذي أثرت كثيرا في الحياة الصوفية في المشرق العربي بعد هجرته إلى دمشق. وكان المشارقة يكنون احتراما عاليا لمتصوف آخر سبقه في العهد الأيوبي هو أبومدين شعيب الذي اثر في الحياة الصوفية في المشرق بعد إقامته في القدس.

وأحب أن أشير هنا إلى حقيقة يقفز عنها كثير من مؤرخي هذا الزمان من مغاربة ومشارقة وأوروبيين نصارى وهي أن التصوف في الأندلس والمغرب العربي له تأثير كبير في الفكر المسيحي الأوروبي في فترة من الفترات، وهو ما يظهر جليا في كتابات ريموند ليليو المتأثر بابن عربي، كما تأثر به الإيطالي دانتي في الكوميديا الإلهية.3

# 2 - التصوف في الجزائر وتأثيراته

بدأ التصوف في الجزائر أو ما يعرف قديماً بالمغرب الأوسط، تصوفاً نظريا نخبويا، ثم تحول إلى تصوف شعبي عارم ابتداء من القرن العاشر الهجري، متخذا بعدا اجتماعيا وذلك بسبب الظروف السياسية التي عاشتها بلدان المغرب العربي في القرون الثلاث السابقة، فكلما اضطربت السياسة أو غابت، يحل الدين محلها لينظم حياة الناس، عملا بقاعدة الطبيعة تكره الفراغ، وكان من أوائل أوتاد المتصوفة العمليين الشعبيين في الجزائر أبو مدين شعيب بن الحسن الذي ارتحل إلى القدس مجاهدا. وقد عرفت طريقته المدينية شهرة واسعة في الجزائر وسائر بلدان المغرب العربي وانتسبت كثير من العائلات لها، وتسمَّت باسمها سواء بلقب مديني أومدني ثم ازدادت نشاطاً على يد أبو الحسن الشاذلي تلميذ ابن مشيش، وصّارت تعرّف بالطريقة الشاذلية. وكان لتعاليم الشاذلي في الجزائر الأثر الأكبر بحيث يكاد البعض يجزم أن معظم الطرق التي ظهرت بعده تصل بطريقة أو بأخرى بالطريقة الشاذلية التي لا يزال الناس يتسمون بها اسما شخصيا أو لقبا عائليا. وليس في الجزائر بلدة ليس لها زعيمها الصوفي ومدرستها الصوفية التي تلتف حول الزاوية مركز القيادة السياسية والاجتماعية والدينية. والكثير من القرى والبلدات والأعراش سميت باسم (سيدى....) فلا احد يذكر اسم الصوفي الولي مجردا دون سيدي. معظم هؤلاء الأسياد من أعلى جبال جرجرة في الشمال إلى أقصى قصور الصحراء في الجنوب ينتسبون إلى بدايات عهد المرابطين حيث الساقية الحمراء ووادي الذهب وشنقيط، وكلهم ينسبون إلى الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم حسينيين وحسنيين لا فرق بين عربي أو بربري. وقد ظل

 <sup>3 -</sup> علي، أحمد (1989). الأندلسون والمغاربة في بلاد الشام في نهاية القرن الخامس حتى نهاية القرن العاشر الهجري. ط1 ،
ص 178، دمشق.



الوضع قائما قرونا بعد زوال دولة المرابطين والموحدين. ولا يزال شيخ الزاوية في أي منطقة من الجزائر كما في بلدان المغرب العربي هو المؤثر الحقيقي في الناس. لذلك يلجأ إليه الساسة والموظفون. وهي ظاهرة تعم الوطن العربي كله تقريبا. فهذا الوطن لم تستطع هذه الدول القائمة فيه منذ قرون أن تمنعه من أن يكون زاوية كبيرة. لذلك يعاني الساسة العرب معاناة شديدة مع هذه الزاوية، فهم حتى الآن لا يعرفون مداخل هذا المواطن فيلجأون إلى المتصوفة الذين يتربعون في قلوب الناس بمن فيهم أولئك الذين لا يظهرون أي تدين في حياتهم اليومية. قضى على أمل اللآئكيين في أن تكون لهم الكلمة العليا في كل بلدان المغرب العربي بما فيها الجزائر ذات التأثير القوي، ليس في هذه المنطَّقة التي تتوسطها بل حتى في أفريقيا جنوب الصحراء التي ينتمي كثير من ناسها إلى طرق صوفية ذات منشأ جزائري. ولعل هذا التأثير الجزائري الصوفي في أفريقيا جنوب الصحراء هو الذي دفع بعض مؤسسات البحث في الولايات المتحدة ألأمريكية أن تسعى لاقتناء ما تستطيع من المخطوطات العربية والإسلامية التي بين يدي الناس وفي المساجد والزوايا، لدراسة عمق تأثير التصوف الجزائري خصوصا والمغاربي عموما في المجتمعات الإسلامية، عربية وغير عربية، ووضع الإستراتيجيات التي تناسب المصالح الأمريكية في هذه المناطق.

# 3 - التصوف والسياسة

المتصوفون من المغرب العربي وخاصة من أهل تلمسان ذات العلاقة المتينة بالأندلس وبالمشرق العربي عبر عدة قرون؛ هم الذين أعطوا حركة التصوفية في الوطن العربي والعالم الإسلامي محتواها المقاوم للغزو الأوروبي وحققوا خطوة نوعية في موضوعة الدين والسياسة، بل ربما يمكني أن أجازف وأقول أنهم قاموا بإعادة تموقع المشهد الديني داخل المشهد السياسي في منطقة المغرب العربي وانتقلوا بطرقهم التصوفية المسيسة إلى المشرق. وكان إشتغال المتصوفة بالسياسة شيئا لم يعرفه المتصوفون في المشرق العربي منذ عهد الحسن البصري في القرن الثاني للهجرة الذي رفض مقاومة طغيان الحجاج بن يوسف الثقفي فشكل ذلك بداية خضوع التصوف للساسة، أما أبو حامد الغزالي فقد تقدم فشكل ذلك بداية خضوع السلطة باعتباره نشأ في بلاط أحد الوزراء السلاجقة الذين سيطروا على الخلافة العباسية، وألف كتابا ضد الحركة ألإسماعيلية أسماه الذين سيطروا على الخلافة العباسي المستظفر بالله الذي لا يكاد التاريخ يذكره وفي ذات السياق كتب كتابه تهافت الفلاسفة والذي رد عليه أهل المغرب العربي بكتاب "تهافت التهافت" وبلغ التداخل بين السياسة والتصوف أوجه في المغرب العربي حيث أسس المتصوفة دولتين على الأقل هما دولة المرابطين

ودولة الموحدين. وفي العصر الموحدي في المغرب الذي يقابله العصر الأيوبي-المملوكي في المشرق. قرب صلاح الدين الأيوبي المتصوفة واستعان بهم لحث الناس على الجهاد. وهكذا جاءت فرصة كبيرة للمتصوفة في الوطن العربي أن يكونوا جزءا مهما من الحياة السياسية سواء في المشرق أو في المغرب على أرضية مقاومة الغزو الصليبي مشرقا وتفكك المغرب العربي والأندلس إلى طوائف. وكعادتهم أراد الساسة الرديئون استغلال تأثير الديّن في الناس لحسابهم، فلم يسلم المتصوفة من تدخلاتهم حتى أولئك الصوفيين الذين يعلنون بعدهم عن السياسة. وشهد التاريخ العربي الإسلامي في المشرق أو في المغرب علاقةً شد وجذب بين أهل الساسة وأهل التصوف، ولأنك تزع بالسلطان ما لا تزع بالقرآن كانت الغلبة لأهل السياسة فانقسم المتصوفة وقامت بينهم معارك كبيرة، أشعل معظمها أهل السياسة الذين مالوا إلى هذا الجانب أو ذاك ؟ ليس حبا فيه بل لإضعاف الطرف الآخر حتى يخضع أكثر فأكثر الطرف الذي يقربونه إليهم، فاتهمت الطرق الصوفية بعضها بعضا وشن كل طرف هجومه على الآخر. واتخذت هذه الهجومات في أحيان كثيرة طابع استعداء السلطة والناس على الطرف الأخر فاتهمه تهما شتى اقلها الزندقة والإلحاد، وأوصلوا العديد منهم إلى أعواد المشانق. ولعل أخطر ما في حروب المتصوفة هذه هو ما جرى في القرنُ التاسع عشر الميلادي حين استطاعت قوى الغزو الفرنسي في الجزائر والبريطاني في السُّودان من اختراق بعضها وتحريض كلا منها على ألَّاخر. فقامت هنا وهناكُ معارك طاحنة كان المستفيد الوحيد منها الاحتلال الأجني.

ولم تفعل قوى الغزو الاستعماري جديدا سوى إعادة اكتشاف الماء الساخن؛ إذ أنها تعلمت من سلطة الاستعباد العثماني التي سبقتها، فهذه السلطة، وخاصة في عهدها الطوراني أوغلت في استثمار الحركات الصوفية في الوطن العربي مشرقه ومغربه لتثبيت حكمها الذي أفرغه الطورانيون الأتراك من مضمونه الإسلامي وحولوه إلى استعباد قومي واضطهاد عنصري، أثبت التاريخ في وقت لاحق انه لا يختلف عن الاستعمار الأوروبي إلا بدرجة أو درجتين.

وكان الناس في العالم الإسلامي، خاصة منذ أواخر العهد المملوكي في المشرق وعهد الطوائف في المغرب. قد فقدوا الأمل في الإصلاح السياسي، فتوجهوا إلى المتصوفة بحثا عن مخرج. فصارت هذه المدارس الصوفية حركات شعبية مؤثرة على الناس، فخافتها الطبقة السياسية، فاخترقتها -وخاصة الدولة العثمانية- تفاديا لخطورتها وصولا إلى انضمامها إلى صف الدولة، فمثلا أن أول ما فعله السلطان سليم العثماني حين وصوله دمشق هو أنه زار قبر محي الدين بن عربي وبنى عليه المقام الكَائن في جبل قاسيون بحي المهاجرين والذي ما زال ماثلا حتى اليوم والذي دفن فيه الدمشقيون بجوار ضريح بن عربي الأمير عبد القادر الجزائري

تعظيما لهذا الأمير الصوفى الجاهد.

# 4 - التصوف في الشام

حتى الآن لم أجد في المكتبة العربية كتابا يبحث في التصوف باعتباره ظاهرة قومية عربية رغم أنه أهم الدلائل على وحدة الفكر القومي العربي الإسلامي وتفاعله مشرقا ومغربا، فمعظم الكتب الموجودة تبحث في التصوف من وجهة نظر قطرية محضة، سواء في مصر أو غيرها من الأقطار العربية، رغم أن مؤلفي هذه الكتب القطرية لم يستطيعوا تجاوز حقيقة أن أكثر المتصوفين النافذين في مصر أو الشام هم من أصول مغاربية فأسماء مثل: سيدي بومدين بن عربي، عبد القادر الجزائري، بن يلس، الهاشمي التلسماني لها رنين خاص عند الناس في المشرق العربي، وبالتالي نسأل لماذا لم يدرس هؤلاء على هذه الأرضية القومية من طرف الباحثين في جامعاتنا سواء كانت مشرقية أو مغربية ؟

وأعتقد أن هذه القومية العربية الإسلامية المقاومة للظلم والطغيان، والاحتلال التي يتصف بها التصوف العابر للأقطار العربية هي نفسها السبب الذي يقف وراء تجاهله، فهي صفة لا تريدها أنظمة الدول القطرية القائمة، التي تريد من التصوف أن يكون أداة من أدوات خدمتها وتبرير أفعالها وإطالة عمرها، كما لا تريده الدول الكبرى وخاصة الولايات المتحدة الأمريكية التي تسعى اليوم لإعادة توظيف التصوف ليكون عامل فرقة ليس بين العرب فقط بل بين المسلمين في كل أنحاء العالم، خاصة منذ حادثة11سبتمبر2001 في نيويورك حيث صارت الإستراتيجية الأمريكية ترمي (إلى تعزيز التصوف في وجه الجماعات والتنظيمات السياسية ذات ألإسناد الإسلامي)4.

ويبدو أن المهتمين بالشأن الإسلامي في الجزائر على وجه الخصوص من المتصوفين والسلفيين قد وقعوا في شرك الإستراتيجية الأمريكية واندلعت بينهم مماحكات فكرية وتهم متبادلة حتى على صفحات الصحف مما حداني إلى كتابة مقال في جريدة الجزائر نيوز بعدد الخميس 25 نوفمبر 2010 تحت عنوان "تلمسان المقاومة والتصوف"، قلت فيه: "وصلتني دعوة كريمة من الجهات القائمة على تنظيم فعاليات تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية 2011، وتأملت هذه الدعوة التي حدد أصحابها لي موضوعاً يتعلق بهجرة التلمسانيين إلى الشام وكنت قد اهتممت بموضوع أثر التلمسانيين في المشرق العربي منذ أربعة عقود حين زرت تلمسان مع مجمّوعة من الصحفيين العرب في تربص يديره الزبير سيف الإسلام، أحد رواد الصحافة الجِزائرية.

ولاحظت في تلك الزيارة تقارباً بين لهجة تلمسان ولهجات بعض المدن المشرقية،

<sup>4 -</sup> على، حسن عمار (2007). الصوفية والسياسة في مصر. ط2، ص 203، القاهرة.



كدمشق والقدس وخاصة لجهة قلب القاف إلى الهمزة، والمخارج الرقيقة لمعظم الحروف.

وزادني تعلقاً بالبحث بعض العادات الأخرى سواء الهندسة المعمارية التي برز تأثيرها في روايات محمد ديب ثم في روايات واسيني الأعرج، وكذلك الاهتمام باليَّاسمين، وغيرها من مفردات النُّقافة التلمسانية المتشابهة مع مثيلاتها المشرقية، إلى أن قرأت ذات يوم أن العقال الذي يضعه رجال الشام والجزيرة على رؤوسهم، جاءهم من تلمسان، حيث وضعت النسوة التلمسانيات عصابة سوداء فوق غطاء الرأس الأسود حداداً على سقوط الأندلس، وهي عادة تعود اليوم بأشكال جديدة على رؤوس بعض النسوة.

ثم عثرت عند أحد باعة الكتب القديمة على حيطان دمشق على ديوان شعرى لشاعر يدعى الشاب الظريف محمد العفيف التلمساني، فأهديته إلى أخى الشاعر محمد الأخضر عبد القادر السائحي، فمن أحق منه بمثل هذا الكتاب وهو الباحث في شعر وحياة ابن تيارت القريبة من تلمسان "أبو بكر التيهرتي".

وقادني كل ذلك إلى بحث أثر أهل المغرب العربي وخاصة الجزائريين في الثقافة في المشرق العربي. وكلما قطعت خطوة ازددت عجباً، فالسائد عند كثير من الباحثين الجزائريين الذين يعتمدون المصدر الفرنسي، أن المشارقة هم أصحاب التأثير الأكبر في الثقافة في الجزائر، حتى أن مصطفى الأشرف تحدث في كتابه "الجزائر: الأمة والمجتمع" عن قومية شرقية وعرفت أن تلمسان تبدو وكأن المصادر الفرنسية ما زالت تشن عليها حروب الأندلس الشهيرة وعزلها تماماً عن نشاطها الحضاري.

وانكشفت الوقائع. لأن الزمن كشاف بطبعه. فزاوية المغاربة في القدس ثم حارة المغاربة التي يشن عليها الصهاينة اليهود حرباً خاصة، هي في الأصل بناها سيدي بومدين شعيب التلمساني، وحركة التصوف في بلاد الشام تكاد تبدأ من عند هذا الرجل الذي أسس حركة صوفية واسعة مقاومة للغزاة الصليبين وامتدت لتقاوم ظلم الحكام المحليين. وامتد أثر التلمسانيين وثقافتهم إلى القاهرة وغيرها من حواضر بلاد المشرق العربي شامية وغير شامية.

وحين انحرفت الطرق الصوفية عن الأصل الذي نبتت فيه، وهو مقاومة الغزو الأجنبي والظلم المحلى ردحاً طويلاً من العهد العثماني. جاء إلى الشام عام1911 مهاجراً من تلمسان الشيخ محمد بن يلس ومعه تلميذه محمد الهاشمي، فإذا بالشوام يلتفون حوله، فقد جاءهم قامة عالية في التصوف والمقاومة حتى أن الطريقة الشاذلية الدرقاوية انتشرت من جديد انتشاراً واسعاً، وليس سراً أفي الدولة العثمانية ومن بعدها الاحتلال الفرنسي ضيقا على الرجلين. وبالمقابل ازداد عدد مريديهما وتلاميذهما تزايدا مقلقا. وأنا أتتبع سيرة هذين التلمسانيين وأثرهما الثقافي الديني في المنطقة، زرت أمكنة وصورت مقابر، ومن أطرف ما عثرت عليه صورة للشيخ محمد الهاشمي تعود إلى خمسينيات القرن العشرين تظهره وهو في الثمانين من العمر يتدرب على السلاح مع شبان في عمر أحفاده، وقد نشرت إحدى الصحف صوراً له وهو في ساحة التدريب مع مانشيت يقول لا مستقبل للاستعمار بين شعب يحمل مسنوه السلاح.

إذن، أليس من حقناً أن نسأل ونبحث ونعمق البحث في دور تلمسان في ثقافة المقاومة للغزو والظلم مغرباً ومشرقاً الممتدة منذ ستة قرون؟ أوليس من حقنا أن نشكك في هؤلاء وأولئك الذين يضعون ويصنعون الحواجز بين الجزائر والثقافة العربية سواء على مستوى الكتاب والصحيفة والاقتصاد والسياسة وحتى الدين، وأنهم يقومون بتدمير ممنهج للثقافة الجزائرية وامتداداتها وتأثيراتها. ثقافة تشكل أدق جزئيات العقلية الجزائرية، وهي مقاومة الغزو والظلم؟

أوليس لنا أن نأمل بأن تكون فعاليات تلمسان عاصمة للثقافة الإسلامية، إعادة تجديد لعنصر وقيمة المقاومة في هذه المدينة، فهي إن لم تفعل ذلك سينطوي عامها كعرس لا يلبث أن ينساه الناس بعد أن هدروا فيه ما لهم ووقتهم.

وفي الحقيقة يظهر الفكر القومي العربي الإسلامي وتفاعلاته بين المشرق والمغرب، في أبهى تجلياته. في مصر والشام، وفي الشام كان للمتصوفة دور كبير خاصة في عهد المماليك، فالملك الظاهر بيبرس كان يعتقد صوفيا اسمه خضر بن موسى المهراني وبني له زوايا في دمشق وحمص وحماة وبعلبك وغيرها، وأخذ يشركه في أمور الدولة ثم انقلب عليه. ورغم تقلب الماليك في مواقفهم من المتصوفين إلا أن مكانة المتصوفين كانت كبيرة عند الشوام خاصة وأن التصوف صار في نظر المشارقة هو الموقف ضد الظلم وضد الطغيان سواء في المشرق أو في المغرب والذي مثله ذلك الصوفي القادم إلى دمشق مهاجرا من فساد ملوك الطوائف، محى الدين بن عربي الذي أجله وقدسه العرب الشوام لدرجة أنهم لم يأبهوا لأقوال فقيه الشام ابن تيمية الذي كفره، ولا أقوال العديد من الفقهاء في المشرق والمغرب مثل إبراهيم البقاعي في كتابه "تنبيه الغبي في تكفير ابن عربي" وأبو حيان الأندلسي، وتقي الدين السبكي وعيسى بن مسعود الزواوي وابن إياس في تاريخ مصر، وبن نور الدين في كتابه "كشف الظلمة عن هذه الغمة". وحين فتح السلطان سليم العثماني الشام وأراد التقرب من قلوب الشوام أمر ببناء مقام كبير على قبر محي الدين بن عربي حيث (اعتقد السلطان سليم العثماني أن شفاعة وبركة ابن عربي هي التي أدَّت إلى انتصاراهم- أي العثمانيين – على البيزنطيين وفتح القسطنطينية، لأن ابن عربي نفسه قُد تنبًّا بهذا الفتح وهذا ما حدا بالسلطان سليم أن يأمر ببناء مسجد ومدرسة حول

تربة ابن عربي ورتب الأوقاف عليهما).5 بل انبرى كثير من المثقفين الشوام وغير الشوام للدفاع عن ابن عربي والرد على متهميه مثل نصر المنبجي وأسعد اليافعي وبهاء الدين الكازروني وكمال الدين الزملكاني والصفدي والكتبي. لقد انقسم الفقهاء الشوام انقساما ظاهرا حول ابن عربي لكن الجموع الدمشقية لا تزال منذ ذلك الوقت تزور كل يوم جمعة مقامه تبركا به ويوزع الميسورون منهم الصدقات وخاصة الخبز على الفقراء وأطلقوا على تلك المنطقة التي فيها القبر من جبل قاسيون حي الشيخ محي الدين. ولا يزال الناس على عادتهم حتى يومهم هذا لم تنقطع أسبوعا واحدا رغم ما مر على دمشق من صروف وظروف، لأن ظاهرة التصوف في بلاد الشام تشمل العديد من الجالات، ولعبت دورا أساسيا في تحديد ملامح هذه المنطقة من الوطن العربي، ما دام التصوف يقوم بدور شعبي منذ قرون، وكان ابن عربي ممثلا للكفاح ضدّ ظلم الحكام وطغيانهم. واستطاع سليم العثماني أن يستميل قلوبهم فعلا باهتمامه بشيخهم الأندلسي الذي صار دمشقيا.

لكن الساسة العثمانيين الذين قامت سياستهم لقرون عديدة على إستغلال الدين، وبالتالي المتصوفين والفقهاء لصالح إستغلال دماء العرب لصالح حروبهم وتوطيد سلطانهم، وإقصائهم عن العمل السياسي وشؤون الدولة سواء في الشام أوغير الشام وظهر جيل من الصوفية يماليء الحكام ويستفيد منهم على حساب الناس وفقرهم وتبادل الصوفية والولاة العثمانيين المنفعة واستفاد كل من الآخر، فالسلطة شجعت التصوف ورأت في التفاف الناس وازدحامهم حول المشايخ فرصة سانحة لتجنيدهم أو تحييدهم على لأقل بينما وجد المشايخ في هذا مسألة تحقق لهم المكسب المادي والحظوة لدى الحكام فصاروا في ركابهم وأمنوا على تصرفاته. 6 ففي دمشق القرن التاسع عشر حينما عجزت الدولة العثمانية تماما عن إيجاد أية حلول لمشكلات الجتمع السياسية والإقتصادية والخدمية، ناهيك عن المشاكل الناجمة عن الكوارث مثل الجفاف والفيضانات والزلازل مهما صغرت، وأعطت الإنطباع بأنها تهيئ البلاد للإحتلال الأجنبي الذي شملت تدخلاته حتى الحياة اليومية لنناس في الأسواق والعلاقة بين الفئات ؛ وجدنا ازدهارا للطرق الصوفية ويمكنني تصنيفها إستنادا إلى كتاب قهوجي في ثلاثة أصناف:

1. فئة العابدين وهم الذين انقطعوا للعبادة في الزوايا والتكايا وسيطر بعضهم على الأسواق ومشيخات الحرف وادعوا الانحدار من السلالة النبوية واعتقدهم الناس فخلط هؤلاء الناس بين التدين والخزعبلات التي يعود بعضها إلى العهود الوثنية.

<sup>6 -</sup> الصوفية والسياسة، مرجع سابق، ص70.



<sup>5 -</sup> على أحمد، مرجع سابق ص 184.

2. فئة المتصوفين الاجتماعين وهم أتباع الطرق الصوفية ومريدوها ونشطاؤها الذين كانوا يجدون في حلقات الذكر والرقصات والأناشيد متنفسا عن كروبهم اليومية الاقتصادية والاجتماعية والسياسية وغيرها؛ فهربوا من ضيق دنياهم إلى رحابة دينهم.

3. فئة المنتسبين، وهم فئة من الدمشقيين ومن الغرباء لها مصادر معيشة ثابتة من وظائف حكومية مدنية أو عسكرية أو من عقاراتها الفلاحية أو من تجارتها أو من مكانتها العشائرية ؛ لكنها انتسبت إلى هذه الطريقة الصوفية أو تلك ودعمتها بالمال عينا ونقدا خاصة في مناسباتها ومواسمها تزلفا وتملقا، وطلبا لدعم هذه الطرق لها عند الناس، الذين ينخرط عديد هم في هذه الطريق أو تلك سواء كانوا تابعين أو مريدين. 7

وهكذا يمكن القول أن الطرق الصوفية كانت في واقع الحال جمعيات مجتمع مدنى ديني بإمكانها أن تحرك الجتمع، وقتما تشاء وكيفما تشاء، مما جعلها دائما تحت أعين الدولة التي أحكمت عليها قبضتها وجعلتها امتدادا سياسيا وعقائديا واستخباراتيا لها.

وقد ارتبطت الصوفية في بلاد الشام بمن حملوها معهم من مناطق أخرى، فارتبطت الطريقة الشاذلية مثلا بهجرة الجزائريين إليها في القرن التاسع عشر بقيادة الأمير عبد القادر وكان للمهاجرين المغاربة دور أساسي في نشر الطريقة الشاذلية في سورية وفي دمشق أولا.<sup>8</sup>

وهنا يكمن السؤال الذي تهرب منه الباحثون: لماذا أثر المغاربة عموما والجزائريون خصوصا كل هذا التأثير في حركة التصوف في سورية بدءا من دمشق؟

لا أحد يريد البحث لأن الكل يتهربون من الإجابة التي يعرفونها فهذا التأثير يدل على واقع الترابط القومي والشعور بوحدة الثقافة والمصير؛ فالتصوف في بلاد المغرب العربي يتصف بصفتين أو سمتين أساسيتين رغم بعض الإنحرافات هنا وهناك:

أولاهما: أنه صاحب تاريخ نضالي ضد الظلم والطغيان الحلي والإحتلال الأجنبي فالشيخ عبد الكريم المغيلي في منطقة توات جنوب غربي الجزائر، هو الذي تصدى لمحاولة التغلغل الأوروبي -اليهودي إلى غرب وأواسط إفريقيا عام1492 وكان شيوخ الطرق: الجازولية والقادرية والتيجانية والشاذلية والسنوسية

<sup>8 -</sup> محمد، رضا قهوجي، العلامة الهاشمي مربي السالكين، النسخة التي بين يدي أهداني إياها مشكورا الشيخ محمد أبي الهدى اليعقوبي، وهي غفل من إسم المؤلف وراء على غلاف الكتاب الخارجي أو الداخلي، لكن محمد عبد الله الجزائري كاتب المقدمة ينبه إلى نفسه وإلى محمد رضا بشير القهوجي في الوقت عينه في صيغة تلبسه لأتبين أنه تأليف مشترك، فأثرت استعمال إسم القهوجي دمشق 2004 دون ذكر الناشر وقد أشارت بعض المواقع على الأنترنيت أنه من نشر دار النمير في دمشق فراجعت هذه الدار فلم تعرف الكتاب، ص157.



<sup>7 -</sup> العسكري، عبود عبد الله (2006). تاريخ التصوف في سورية : النشأة والتطور الزمان والمكان. ط1، ص 112، دمشق.

بالمرصاد لأوروبا وحركاتها الاستعمارية منذ القرن لخامس عشر الميلادي، بل أن هذه الطرق هي التي نشرت الإسلام في أفريقا جنوب الصحراء وليس الدولة العثمانية ولا تولة المماليك والطوائف قبلها وهذه الطرق الصوفية هي (التي جعلت من القرن التاسع عشر كاملا حقبة من الجهاد المتواصل، في محاولة لأحباط الموجة الإستعمارية الثانية)9.

وإذا كانت الزاوية القادرية برآسة محي الدين بن المصطفى هي التي كانت تقود نضالا سلميا ضد الحكم العثماني في الجزائر، فإنها هي التي قادت المقاومة الشعبية الجزائرية ضد الغزو الفرنسي.

والزاوية التيجانية في تونس هي التي تصدت لزيادة الضرائب عام 1863 وقامت بثورة بزعامة "الشيخ علي بن عذاهم". ثم ترسخت في مطالع القرن العشرين بهجرة أهالي تلمسان بقيادة "الشيخ محمد بن يلس". وهذه المسألة غير مدروسة جيدا لا في تاريخ الجزائر ولا في تاريخ الشام، وهو تقصير أراه فظيعا، وغير مبرر، فقد ارتبطت القادرية (وهي طريقة الأمير عبد القادر) والشاذلية في الجزائر، بمكافحة الإحتلال الأجنبي، فبانت وكأنها امتداد لمقاومة العرب المسلمين في اسبانيا من جهة وامتداد للدول الإسلامية في المغرب العربي من مرابطين وموحدين، وحين وصل هؤلاء المهاجرون الجزائريون وطريقتهم الشاذلية إلى دمشق كانت الذكرى الطيبة للمتصوفين المغاربة وخاصة محي الدين بن عربي وبومدين شعيب لا تزال على شفاه الشوام. فقد كان للمغرب العربي تأثيره الديني الكبير على المشرق العربي.

وفي هَّنه النقطة بالذات لابد من الإشارة إلى أن بعض الطرق الصوفية لم تقف الموقف نفسه ضد الاحتلال كما ضد الظلم والاضطهاد الحلى، فبعضها وقف جنب الاحتلال، وبعضها تقلب في مواقفه، وبعضها انشق عن بعضه. لكن السمة الغالبة لحركات التصوف في الجزائر وعموم المغرب العربي كانت حتى القرن التاسع عشر مواقف جهادية ضد الأجنبي ومواقف رافضة للظلم والاضطهاد. ثانيهما: هذه السمات فهي أن الطرق الصوفية في المغرب العربي كانت طرقا إنتاجية تعتمد على نفسها وتعلم مريديها وأتباعها الاعتماد على النفس في الزراعة والتجارة والصناعة، فالتيجانية ومنافستها القادرية كانتا تعتمدان على التجارة بين المغرب العربي وإفريقيا جنوب الصحراء وذلك عبر مراكزهما في بوسمعون وعين ماضى وتماسين وفاس وغدامس وجات وتوات وايجيل واعتمدت الطريقة السنوسية العمل التطوعي الشعبي وكان يوم الخميس هو عمل تطوعي جماعي بأرض الزاوية التي تهتم أيضا بتربية المواشي التي كان لها نظام هندسي اقتصادي يشمل المتاجر والحرف إضافة إلى المدرسة والمسجد.. وأي دارس لنظام

<sup>9 -</sup> على، حسين عمار . مرجع سابق، ص 180.



الزوايا في المغرب العربي يجد أنها بنيت على مواقع استراتيجية زراعية وصناعية وعسكرية وسياسية. بل إن الزاوية لعبت دورا في نقل المجتمع البدوي نحو التمدين حيث استقرت القبيلة حول الزاوية وهكذا نجد اليوم في الجزائر على وجه الخصوص أن العروش تقوم حول تلك الزوايا، فلكل عرش زاويته ولكل زاوية عرشها. وبالتالي فإن الزاوية مقر الطريقة الصوفية تعتد على المجتمع وليس على الدولة، وهي مسؤولة عن هذا العرش أمام الله والمجتمع وليس أمام الله والمجتمع وليس أمام الله والمجتمع وليس أمام الله والمجتمع وليس أمام

طبعا لا يتفق هذا الاعتماد على النفس وأسلوب الاكتفاء الذاتي مع الساسة الذين سيطروا على الوطن العربي من ترك وأوروبيين وأنظمة مصنوعة على المقاس الأوروبي، الذين يريدون من العربي والمسلم أن يكون مستهلكا لا منتجا لا يعمل لدنياه كأنه يعيش أبدا، بل يعمل فقط لآخرته كأنه يموت غدا، لذلك سعت هذه القوى لأن تعتمد الزوايا والطرق الصوفية جميعا عليها، وقد نجح الساسة في ذلك كثيرا. وإن وجدنا في الجزائر خلال القرن العشرين أن شخصية مثل عبد الحميد بن باديس يحاول الاستفادة من تجربة التاريخ الصوفي في نضاله الديني ضد الاستعمار الاستيطاني فيقيم المدارس والمساجد معتمدا على الشعب نفسه وليس على إعانات الدولة الاستعمارية. وحافظ على مسافة بينه وبين الطرق الصوفية خاصة منها المخترقة من طرف السلطة الإستعمارية. لقد كان ابن باديس واعيا للفكر الإسلامي وآلياته الاجتماعية بما فيها التصوف وواعيا لمتطلبات معركة المواجهة مع الاستعمار من إعداد جيل ممتلئ بوطنيته وثقافته لمتطلبات معركة المواجهة مع الاستعمار من إعداد جيل ممتلئ بوطنيته وثقافته ودينه وعصره.

# 5 - دور أهل المغرب العربي في تصوف الشام

هذه السمعة النضالية للتصوف في الجزائر والمغرب العربي هي التي حملها المتصوفون الجزائريون إلى بلاد الشام في القرنين التاسع عشر والعشرين، فاستقبلوا استقبالا كبيرا حيث أحيوا ذكريات النضال في القرون الخوالي، إذ يعرف الدارسين لتاريخ المغرب العربي مع المشرق حقيقة سعى ويسعى مثقفو الاستعمار إلى طمسها، وهي أن أهل المغرب العربي (بربرهم وعربهم) أصحاب هوى شامي واضح، فإن تنصر أهل الشام تنصروا وإن تعرب أهل الشام تعربوا، فهم في حالة حنين وشوق دائم للشام منذ العصور التاريخية الكنعانية الفينيقية الأولى. أي منذ أن أخرجهم داوود الملك منها حين قتل قائده طالوت ملكهم جالوت وانتقلوا إلى شمال إفريقيا ولم يملكوا عليهم أحدا منذ ذلك الوقت، فهؤلاء الكنعانيون الذين تسميهم الأدبيات العربية العماليق سكنوا فلسطين، وهم الذين بنوا القدس حيث أن هذه القدس حسب علماء الآثار والأنثربولوجيا

ليست أورسالم أو أورشليم التي يدعيها اليهود، ويقولون أن معبدهم فيها. فالقدس مدينة كنعانية بناها هؤلاء الكنعانيون البربر حوالي عام 3000 ق م، فقد كان البربر الكنعانيون الفينيقيون هم أهل فلسطين وأصحابها وكانت لهم مملكتهم بقيادة جالوت الذي تغلب عليه طالوت لحساب الملك - النبي داود فأجلاهم عن مدينهم يبوس التي هي القدس10.

ووصلوا بقيادة أفريقش بن صيفَى عبر مصر إلى بلاد المغرب التي سميت افريقية، وقد أسر الربر هذه الفعلة لليهود.

فما أن تولى الفرعون البربري (شيشنق) السلطة في مصر، حتى استفاد من انقسام مملكة سليمان، فهاجمها وهدم المعبد الذي بنوه في القدس، واستولى على كل ما فيه، وقتل رحب عام ابن الملك النبي سليمان الذي أنجبه داود كما تقول التوراة من التي كانت لأوريا الحثي ١١، ولم يقفّ شيشنق عند قتل الحفيد رحب عام بل هدم المعبدُ واستولى على كلُّ ما فيه كما تقول التوراة21. في محاولة واضحة لاستئصال شأفة اليهودية بل انه وحد مصر والمغرب مع الشام والجزيرة العربية تحت عرشه.

وفي التاريخ العربي الإسلامي سر البربر حديث الدين الإسلامي عن القدس واعتبارها قبلة الإسلام الأولى فذهب وفد منهم إلى الرسول الكريم، وفي عهد معاوية سرهم جداً أن تكون القدس هي مدينة البيعة للأمويين ففي عام 40هـ/661 م، أخذ معاوية بن أبي سفيان فيها البيعة ثم اختار دمشق عاصمة لخلافته، وكرر المسألة سنة 72هـ/691 م سليمان بن عبد الملك وأخذ البيعة فيها، وبني بالقرب منها في الرملة قصره الشهير، وهكذا فالقدس وسائر الشام هي موطن الهوى القومي للبربر المغاربة عبر العصور والدهور مختلطا بالهوى الديني. وظلت القدس والشام كله هدفا لكل الرحالة المغاربة فهي دائما موجودة في كتاباتهم وكتبهم كما نرى ذلك عند ابن بطوطة في كتابه الأشهر، والمقري في كتابه (نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب) وابن مرزوق التلمساني في مخطوطه (عجالة المستوفز المستجاز في ذكر من سمعت من المشايخ دون من أجاز من أئمة المغرب والشام والحجاز) وغيرهما كثير ويلاحظ المرء وهو يقرأ التاريخ الديني للمشرق العربي، تأثيرا كبيرا لرجال الدين المغاربة على المشارقة، مما حداً بعضهم إلى القول: "المشرق ارض الأنبياء والمغرب أرض الأولياء".

وتعنى كلمة مغربي لدى المشارقة رجلا صادقا في دينه، حاذقا في دنياه، شجاعا في

<sup>12 -</sup> المرجع نفسه، سفر أخبار الأيام الثاني، الإصحاح6، الآيات 12-10.



<sup>10 -</sup> أحمد، سوسة (1985). العرب واليهود في التاريخ. وزارة الإعلام، ط 5 ، ص127، بغداد.

<sup>11 -</sup> الكتاب المقدس. العهد القديم، سفر الملوك الأول، الإصحاح 14، الآيات28-25. ولفائدة القارئ الجزائري نقول أن عنوان "الكتاب المقدس" تعني أنه يضم أسفار التوراة الخمسة التي تعترف بها الديانة المسيحية زائد كل الأناجيل بإستثناء ما يعرف بإنجيل برنابا.

جهاده، صعبا في مزاجه. وتتجلى هذه النظرة أكثر في الأمثلة الشعبية المشرقية التي تتناول المغربي ونظرتهم إليه، والمغرب في نظر المشارقة هو ذلك الذي يشمل ليبيا وتونس والجزائر ومراكش وشنقيط، وتشكل هذه النظرة ثقافة متكاملة اعتقد أنها بحاجة إلى دراسة تاريخية - اجتماعية عميقة من طرف الباحثين في المشرق والمغرب على حد سواء.

لما لها من قيمة في الهوية الوطنية القومية الدينية والثقافية للطرفين المغربي والمشرقي وبالمقابل فإن البربر المغاربة نظروا دائما إلى المشرق العربي باعتباره الأصل، وهي نظرة تتفق تماما مع نظرة الحضارات المتوسطية كلها من أوروبية وغير أوربية والقائلة بان لكل إنسان وطنان،الشام وطنه الأول.

لذلك ما أن طلب صلاح الدين ألأيوبي معونة أمير المؤمنين أبو يعقوب المنصور الموحدي حتى كانت فرصة للناس لأن يستجيبوا للنداء ويصنعوا مرة أخرى في المشرق تاريخا نضاليا مجيدا فقد جهز المنصور أسطولا بحريا كبيرا لمنازلة الجيوش الصليبية في المشرق، بالضبط كما طلب صلاح الدين الذي اهتم بالمعركة البرية وحسم الحرب.

وهنا علي أن أعرب عن اعتقادي بأن الفكر الإسلامي يعرف أزهى حقباته حين يعتزج بهموم الناس السياسية والاجتماعية. وفي تجربة الوطن العربي التاريخية نجد انه حين عبر المتصوفة عن الناس والتصقوا بهم وقادوهم في النضال ضد الظلم أقاموا أهم وأزهى عصور المغرب العربي سياسيا واجتماعيا، وحين قاوموا الاحتلال الأجنبي بقيادة الأمير عبد القادر صاروا نموذجا يحتذى لدى شعوب العالم كلهم حتى غير المسلمة، وفي مصر حين التصقوا بهموم الناس في زمن رئيسها جمال عبد الناصر عاشوا أزهى عصورهم فيها، حتى أن عبد الناصر كرر أسلوب الظاهر بيبرس وكان لديه صديق صوفي منهم يبثه همومه ولواعجه الشخصية.

# 6 - أهل تلمسان في بلاد الشام خلال الحروب الصليبيت

أسكن الناصر صلاح الدين الأيوبي أعداداً من أهل المغرب العربي في بيت المقدس بعد انتصار المسلمين في معركتي حطين وفتح بيت المقدس، في مساكن بجانب الحائط الغربي للمسجد الأقصى المعروف بحائط البراق. وحين سئل صلاح الدين من قبل حاشيته عن سبب إسكان المغاربة بهذه المنطقة، أي عند السور الغربي للمسجد الأقصى، وهي منطقة سهلية يمكن أن يعود منها الصليبيون مجددًا، أجاب بقوله: "أسكنت هناك من يثبتون في البر، ويبطشون في البحر، من أستأمنهم على هذا المسجد العظيم". ومشى ابنه الأفضل نور الدين خطوة أخرى في هذه السياسة حين أوقف قرية "عين كارم" الشهيرة بمياهها وأشجارها غربي القدس التي تقوم عليها اليوم الجامعة العبرية، وقرية "إيوان" التي تقع غربي القدس التي تقوم عليها اليوم الجامعة العبرية، وقرية "إيوان" التي تقع

داخل المدينة العتيقة حيث حدها شرقا حائط البراق.

وكان من هؤلاء الجاهدين الصوفي أبو مدين 13 شعيب الذي دفن ذراعه التي قطعت أثناء قتال الصليبيين قرب حائط البراق، وأقام بجانب البراق مدرسة، وأوقف سكنا للقادمين من المغرب العربي، وهكذا نشأت حارة المغاربة كوقف منذ 583هـ/1187م، وقد سجل هذا الوقف رسميا حسب الأصول الشرعية وأعيد تدوين وصية الوقف عدة مرات وأقدم نسخة موجودة منها الآن تعود إلى العام 666هـ/1267م.وقد أنشأ احد أحفاد بومدين شعيب في 29 رمضان عام 720هـ الموافق 3 نوفمبر تشرين ثاني1320م أوقافا وزاوية أسميت باسم بومدين شعيب

وهكذا توسعت حارة المغاربة وامتدت مساحة خمسة وأربعين ألف هكتار ابتداء من حائط البراق، وفي الوثائق أن شخصيات من تلمسان حضرت إلى القدس الشريف بقيادة محمد العشعاشي عام 1952 في مسعى للحفاظ على هذه الحارة وأوقافها. وجرت عدة محاولات في هذا الشأن سواء قبل استقلال الجزائر أو بعده، وتطرقت إلى هذا الموضوع في موقع آخر. لكن الذي يهمني أن أخلص إليه أن بومدين شعيب دشن في الشام بدءاً من القدس التي كانت تتبع الحكم الأيوبي في دمشق، الصوفية الجاهلة المقاومة للغزو الأجنبي. فأثر كثيرا في عقول الناسُ ووجداناتهم. ولا يزال كفاح العرب، المسلمين ضد الاحتلال الأجنبي بقيادة صلاح الدين زهوه وبعده الديني مرجعا للمناضلين ضد الصهيونية والإستعمار من عرب ومسلمين في أنحاء العالم.

ولم يتوقف تأثير التلمسانيين المتصوفين في الشام عند أبي مدين شعيب فقد جاء بعده آخرون ومنهم: العفيف التلمساني والشاب الظريف وآخرين.

## أ - العفيف التلمساني

يخلط بعض الناس بين العفيف التلمساني الأب وبين ولده محمد فكلاهما صوفي وفقيه. وأما الأب فهو تلميذ مباشر لبن عربي واعتنق مذهبه الصوفي مماجر عليه العديد من التهم والمشاكل، وهو الذي ذكره الحافظ بن كثير "أبو الربيع سليمان بن علي بن عبد الله العابدي الكرمي-ألأصح الكومي- ثم التلمساني(610 \_ 690هـ) الشاعر المتقن المتفنن في علوم، منها: النحو، والأدب، والفقه، والأصول، وله في ذلك مصنفات، وله شرح مواقف النُفَّري، وشرح أسماء الله الحسني، وله ديوانُ مشهور، وقد نسب هذا الرجل إلى عظائم في الأقوال والاعتقاد في الحلول والاتحاد والزندقة والكفر المحض".

<sup>14 -</sup> الموسوعة الفلسطينية، القسم الأول، ج2، ص378.



<sup>13 -</sup> هو أبو مدين شعيب بن الحسن الأنصاري الأندلسي الأصل. ولد بإشبيلية بالأندلس سنة 509 للهجرة، وتعلم في فاس، وإستقر في بجاية مدة معتبرة في حياته، ومات ودفن في تلمسان.

ويقول عنه علي أحمد في كتابه "الأندلسيون والمغاربة في بلاد الشام": "عفيف الدين سليمان التلمساني المتوفى سنة 690هـ/1291م الذي التقى بالقاهرة بأبرز تلامذة ابن عربي بعد أن وصل بأبرز تلامذة ابن عربي بعد أن وصل إلى دمشق ويبدو انه كان من المتعمقين بمذهب أستاذه بدليل انه شرح عدة مؤلفات له، إضافة إلى ذلك فقد كان من الشخصيات المعروفة بدمشق على هذا الصعد...". ألى المعدد...". ألى المعدد...". أله المنافة المنافقة المنافة المنافقة المنافة المنافة المنافقة المن

ويبدو أن العفيف التلمساني الأب هذا، كان قد جال عدة بلدان في أوروبا وفي المغرب وعاش فترة في مصر ثم انتقل إلى دمشق، وله كتب وجد بعضها في مكتبة الظاهرية بدمشق التي أسسها الشيخ طاهر الجزائري بعد خروج الأتراك منها في القرن الميلادي.

وقد اتهم ابن تيمية، عفيف الدين التلمساني بالزندقة والإلحاد تماما، كما اتهم ابن عربي أستاذ التلمساني بتهم مماثلة لأنه يقول بوحدة الوجود والحلول وهو ما ينكره ابن تيمية، والملاحظة التي يجب إيرادها هنا بل دراستها أن المواطنين العاديين الشوام لم يعبأوا كثيرا بكلام ابن تيمية عن ابن عربي، والعفيف التلمساني رغم سطوة وتأثير ابن تيمية في الفقهاء، وزاد هؤلاء من تبجيلهم لأبن عربي حيث دفنوه في قاسيون قريبا من مرقد النبي ذي الكفل، وأطلقوا على المنطقة اسم الشيخ محي الدين..ثم ردفنوا تلمينه العفيف بالقرب منها، وأطلقوا عليها إسم العفيف ولا يزال الاسم يطلق حتى الآن، حيث يوجد جامع العفيف أيضا، ولصديقنا المفكر ألإسلامي الكبير المرحوم مولود قاسم حكايات كان يرويها لنا حين كان يزور دمشق زمن الثورة، ويزور قبر الأمير عبد القادر في عبد القادر التي اقترحها على الرئيس احمد بن بلة حين كان مستشاره، ونفذت عبد القادر التي اقترحها على الرئيس احمد بن بلة حين كان مستشاره، ونفذت في عهد الرئيس هواري بومدين عام 1966، رغم أن فكرة نقل رفات الأمير عبد القادر إلى الجزائر راودت المحتلين الفرنسيين قبل ذلك بعقود.

### ب- الشاب الظريف

أما الشاب الظريف فهو العفيف الابن واسمه محمد ويلقب بشمس الدين ولم يكن ليخرج عن طريقة والده في كل شيء تقريبا كالتصوف والشعر والعمل في الإدارة،وكأنه صورة طبق الأصل عنه، وإن كان لم يصل إلى مستوى والده في التبحر في مذهب ابن عربي، عندما وافته المنية وهو ابن ثلاثين عاما ودليل ذلك أنه لم يوصف بالأوصاف التي وصف بها والده كالزندقة وغير ذلك 16. ويبدو أنه كان اشعر من والده وكان صاحب نكتة وظرافة ولهذا عرف بالشاب الظريف

<sup>16 -</sup> المرجع نفسه، ص 179.



<sup>15 -</sup> علي، أحمد. مرجع سابق ص 178.

محمد العفيف، وقد وجدت له ديوانا في مكتبة الظاهرية السالف ذكرها صورته وقدمت نسخة منه لأحد الباحثين الجزائريين عله يرى فيه شيئا.

وظل المغاربة وبالخصوص التلمسانيين منهم يلعبون دورا في الحياة الإدارية والثقافية الدينية في بلاد الشام كما في مصر. وإن تراجع هذا الدور في العهد ا لعثماني. ولكننا فجأة نرى هذا الدور الديني للجزائريين يتعاظم في الشام خلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر الميلادي،ليبرز في النصف الأول من القرن العشرين دور التلمسانيين منهم.

# 7 - الدور الصوفي للعائلات الجزائرية المهاجرة إلى الشام في القرن

إن دور المهاجرين الجزائريين منذ 1847 في الحياة الصوفية في دمشق وسائر بلاد الشام كان دورا كبيرا ورأينا في بحوث سابقة 17 أن العائلات المهاجرة إلى بلاد الشام كانت على رأس حركة الفكر القومي العربي ألإسلامي، وكان من رموزها الشيخ طاهر الجزائري وابن أخيه سليم الجزائري، كما رأينا دورهم في التعليم الذي برزت فيه عائلتا المبارك والهاشمي.

كما برزت عائلات جزائرية أخرى في حركة التصوف الديني سواء كانت هجرتها من منطقتي بجابة وتيزي وزو وما حولهما أو من منطقة الغرب الجزائري من وهران وتلمسان وما حولهما. ومن المعروف أن المهاجرين الجزائريين عام1847 كانوا في معظمهم من أتباع الطريقة الشاذلية القادرية ومنهم الأمير عبد القادر والطريقة الشاذلية البكرية الخلوتية التي يرأسها شيخ الزاوية الرحمانية المهدي السكلاوي وكان من أتباعه فيها الشيخ المبارك من دلس، واحمد الطيب بن سالم خليفة الأمير في منطقة حمزة (البويرة) التي كانت قاعدة للمجاهدين في منطقة الزواوة التي تضم ما يعرف اليوم بتيزي وزو وبجاية.

وقد قام هؤلاء بدور ثقافي وديني في الشام امتد لشمل حالة من النهوض السياسي وقيادة حركة الفكر القومي العربي في وجه الإستعباد الطوراني ونوايا الدول الأوروبية الكبرى لاستعمار المنطقة وزرع الفتنة بين النصارى والمسلمين. وقد بدأ دور المهاجرين الجزائريين الصوفي والتعليمي في الشام على يد محمد المهدي السكلاوي الذي اتخذ مجلسه في حارة الخضرية وبدأ التدريس فيه. وكان مريدوه من علية القوم بدءا من والي الشام المشير احمد عزة الذي تنبأ له السكلاوي بالشهادة وكان ذلك حيث مسح به العثمانيون السكين واتهموه بالتقاعس عن إخماد فتنة 1860 وشنقوه وهو صائم.

<sup>17 -</sup> أنظر كتابنا، إشعاع المغرب على المشرق. دور المهجرين الجزائريين في بلاد الشام، دار الأمة، 2001.



#### - الأمير عبد القادر وعائلته

لعب الأمير عبد القادر دورا تصوفيا كبيرا في بلاد الشام بعد وصوله دمشق في 1856، والكل يعلم أن حياة الأمير عبد القادر بدأت دينية تصوفية في زاوية والله بالقيطنة الذي لم يكن يعده لا للسياسة ولا للقتال، ولكن الأقدار شاءت غبر ذلك. ويبدو أن تصوف الأمبر عبد القادر قد بدأ رسميا من المشرق أو انه استغرق فيه تعبدا وتقية، إذ يتحدث جواد المرابط في كتابه "التصوف والأمر عبد القادر" أن: "تصوف الأمير مر بمراحل ثلاث كانت أولاها في بغداد حين زار مع والده قبر عبد القادر الجيلاني وأخذا الإجازة بالطريقة القادرية عن الشيخ محمود القادري نقيب الأشراف. والمرحلة الثانية في سجن امبواز التي حولها الأمير بقوته النفسية والدينية وصبره واحتماله إلى خلوة صوفية انتهى بها إلى الأفق الروحاني بوقدة الإضطرار والشوق. أما المرحلة الثالثة فهي، عندما سافر حاجا سنة 1279 هـ حيث أقام في مكة سنة ونصف مقبلا على العبادة وحيث التقى فيها بالشيخ الجليل العارف بالله محمد الفاسى رئيس الطريقة الشاذلية وتتلمذ عليه..."١٥. ومعروف أن الأمير عبد القادر أسهم جديا في إدخال الطريقة الشاذلية اليشرطية إلى عكا بفلسطين حين توسط لدى الباب العالى أن يكون منفى شيخ هذه الطريقة من تونس إلى عكا وقد نجح بذلك ودخلت الشاذلية اليشرطية فلسطين فعلا. بل تقول فاطمة اليشرطية أن علاقة مصاهرة كانت تربط عائلاتها وعائلة ألأمير (وكانت أختى السيدة عائشة زوجة للأمير مصطفى الحسني شقيق الأمير عبد القادر..)19.

ورغم أن كتبا كثيرة عربية وغير عربية تحدثت عن تصوف الأمير عبد القادر والخراطه في الطريقة الشاذلية القادرية وغيرها من الطرق، إلا أننا رأينا في مثل هذا الزمان، خاصة في هذه الأيام التي تتبادل فيها السلفية المتطرفة والصوفية المستنهضة بإمكانيات فئة بعض السياسيين، وبعضا من عائلة الأمبر ينفون عنه التصوف. وذهبت بديعة الحسني بعيدا جدا في تشويه تاريخه واتهمت هنري تشرشل بالكذب في تاريخه 20، كمّا أنها سفهت كتاب ولده محمد عنه. 21 بل أنها نفت أن يكون كتاب المواقف من تأليف الأمبر، ولست أدرى ماذا ستفعل بأشعار الأمير الصوفية. هل ستقول أنها وضعت عليه ونسبت إليه. فيتحول هذا الأمير ومعه تاريخ الجزائر والكفاح القومي العربي والجهاد الوطني الإسلامي إلى كذبة كبرى ابتلعناها جيلا بعد جيل طوال القرنين الماضيين. وقامت عائلة الأمير في

<sup>21 -</sup> انظر كتاب بديعة الحسنى در اسة لكتاب تحفة الزائر.



<sup>18 -</sup> جواد، المرابط. التصوف والأمير عبد القادر الحسني ، دمشق دار البقظة، 1966، ص 28.

<sup>19 -</sup> فاطمة، الحسنية اليشرطية. مصدر سابق، ص148.

<sup>20 -</sup> انظر كتاب بديعة الحسني ردود وتعليقات على كتاب حياة الأمير لهنرى تشرشل.

دمشق برفع دعاوي ضدها وتقول أنها ليست من عائلة الأمبر ولا من سلالته ولا من سلالة إخوانه. وبديعة محسوبة على السلفيين وتوجهاتهم.

وفي اعتقادي بان التشكيك في صوفية الأمير عبد القادر هي جزء من عمل سياسي منظم في هذه الأيام غايته إبعاد الصوفية التي يراد تجديدها عن النضال القومي والجهاد الديني بإبعاد رموزها ومجاهديها الذين ابلوا أحسن البلاء في الدفاع عن القومية العربية والدين الإسلامي، بالعمل قبل القول وفي طليعة هؤلاء الأمير عبد القادر الذي يحدد بنفسه في (المواقف) الطريق الذي وصل عبره إلى المطلق إذ يقول في المواقف (وكنت ممن رحمه الله تعالى، وعرفه بنفسه وبحقيقة العالم على طريقة الجذبة لا عن طريق السلوك...)22

ولعل ما أورده الأمير في المواقف عن موضوعات حيرة الوجدان كما هي عند ابن الفارض، وحيرة العقل كما هي عند ابن عربي والرازي وأحواله في هاتين الحبرتين، هو كلام يصعب على صاحبه أن ينسبه إلى غبره، فالحبرة هي الدرجة السادسة من التصوف حيث تليها درجة الفقر والفناء في المطلق ولا اعتقد أن أحدا غير من عاش هذه الحيرة يستطيع الكتابة فيها وعنها، فكيف له وهو على هذه الدرجة من التصوف والفكر أن ينسب حاله ومقاله لغبره لقد كان الأمبر عبد القادر متصوفا ما في ذلك من شك، لكنه لم يكن مغرقا فيه سواء في الجزائر أو في تركيا أو خلال سنواته الأولى في دمشق إلى أن اضطر لاستخدامه كتقية من القوى العثمانية والأوروبية التي أخذت تشدد رقابتها عليه تخوفا من مشروعه القومي العربي الذي ظهرت علاماته عام 1860.

ولعل تظاهر الأمير بالإغراق في التصوف لم يكن إلا جزءا من الخطة التي رسمها لنفسه لمواجهة الضغوط عليه...)23

وهناك عدد من أفراد عائلة الأمير خاصة من إخوانه وأولادهم ممن عرفوا بالتصوف مثل أخيه السعيد وولديه مرتضى وعبد الباقي، وأخيه احمد الذي كان مولعا بالتصوف وكان من أتباع الطريقة الشاذلية القادرية (وقد جلس للتدريس في داره ثم في جامع العناية الذّي كان يقع في باب السريجة، وكان احمد يعتبر من العلماء الزهاد، ومهتما بالحديث الشريف...)24.

وكثير منهم ممن نجد ترجماتهم عند الحصني في منتخبات التواريخ لدمشق والحافظ في تاريخ علماء دمشق وعند خلدون مكي حفيد عبد الباقي بن السعيد الذي ذکر نا.

<sup>24 -</sup> المرجع نفسه ص527.



<sup>22 -</sup> عبد الله، عبود العسكري. مصدر سابق ص78.

<sup>23 -</sup> أبو القاسم، سعد الله. تاريخ الجزائر الثقافي، بيروت، دار الغرو الإسلامي، ج 5، ص550.

#### - عائلات وأعلام أخرى

وليست عائلة الأمير وحدها من الجزائريين التي أسهمت خلال القرن التاسع عشر والعشرين في المشهد الصوفي في بلاد الشام. فهناك متصوفون آخرون، فنجد في دمشق مقدم الطريقة الخلوتية الرحمانية محمد المهدي السكلاوي الذي يترجمه صاحب حلية البشر ويقول عنه شيخ الطريقة "...أنه معدن السلوك والحقيقة، صاحب الفيوضات الإلهية والكشوفات الربانية، العارف بالله والمقبل لكليته على مولاه، المرشد الإمام والمسلك الهمام. واستقام في حارة الخضيرية، وكان يقيم الأذكار ويسلك المريدين.25

وكذلك آل المبارك وأشهرهم في التصوف الشيخ الطيب المبارك الذي اعتقده الناس ونجد في فلسطين ما يشبه التسلسل الزمني للخول التصوف من المغرب العربي- في ستينيات القرن التاسع عشر نجد دخول الشاذلية اليشرطية إلى مدينة عكا، تلك المدينة التي كان الأمير عبد القادر الجزائري قد اختارها لمنفاه من خياراته الثلاثة بعد مكة والإسكندرية، وهناك أقوال عن سبب وصول الشيخ على نور الدين اليشرطي إلى فلسطين، فالبعض يقول أن والده كان قائدا كبيرًا في ألجيش التونسي، وحاول الاستيلاء على السلطة وفشل فتوسط الأمير عبد القادر لنفيه إلى عكا، والبعض يقول إنها الصدفة فقط فقد كان الرجل في الحج ثم قصد زيارة القدس عن طريق ميناء يافا فتعرض مركبه إلى أنواء. فطلع إلى عكا وكان قد مرض لشدة ما أصابه من ألأهوال والعناء فذهب منها إلى ترشيحا لتبديل الهواء26. لكن فاطمة اليشرطية وهي ابنة على المذكور توحى بأن عكا كانت منفى للسياسيين الذين تغضب عليهم السلطة العثمانية لأنهآ مركز امني عسكري كبير وبالتالي فهي تضم كثيرا من كبار القوم المبعدين.

وكانت عكا في ذلك العهد مركز القيادة العليا للجيش التركي في سائر أنحاء فلسطين ترابط فيها فرق كاملة العدة والعدد ويسكنها كثير من أمراء الجيش وقواده وضباطه وعائلاتهم، وكثير من الحكام المدنيين الذين يتولون إدارة الأحكام المدنيين،كما كانت من البلاد التي يرسل إليها المبعدون السياسيون من الأستانة وكافة البلاد الخاضعة للحكم العثماني، فكان منهم العظماء والكبراء والوزراء والعلماء الأعلام ومشاهير الأدباء27.

ومع أني لا اعتقد بان رجل دين صوفي يختار مدينة هذه أوصافها مكانا لدعوته إلا إذا كان ذلك من باب الخيار الوحيد. ويبدو أن على نور الدين اليشرطي لم يستكن في عكا سواء كان منفيا إليها أو ساقته لها الأقدار وظل يجهر بالعداء

<sup>27 -</sup> فاطمة، الحسنية اليشرطية، مرجع سابق ص148.



<sup>25 -</sup> عبد الرزاق، البيطار (1992). حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، ط2، ج3، ص 1326، بيروت.

<sup>26 -</sup> المصدر نفسه، ص1065.

للدولة العثمانية فنفته إلى قبرص (ولم يزل بها ثلاثة أعوام إلى أن تداخل في إحضاره الأمر عبد القادر الجزائري فاستجلبه إلى الشام) 28.

وكان ذلك في حدود سنة 128هـ أيام ولاية رشدي الشرواني، لكن ما إن استبدل ذلك الوالى حتى رجع اليشرطي إلى موقفه المضاد من العثمانية فاستحضره الوالى الجديد إلى الشام مع نحو عشرين من جماعته أتوا أمورا مذمومة ومعتقدات مشؤومة وأراد نفيه إلى فزان.

فبذل الأمير عبد القادر رجاء لحضرة الوالي المرقوم أن يجعله محبوسا في داره وأن يسمح عن نفيه رحمة لذله وانكساره فحقق الوالى رجاءه لما له عنده من الفضل والجاه، أما جماعته فإنه نفاهم إلى فزان وأذاقهم الذل والهوان. 29

لكن فاطمة اليشرطية تصوغ تداخل الأمير وتوسطه، صياغة أخرى إذ تقول انه بعد عودته من قبرص "ذهب إلى دمشق بدعوة من ألأمير عبد القادر الحسني الجزائري المغربي ونزل ضيفا على ذلك الأمير الكريم"٥٠.

وتكشف اليشرطية في هذا النص أن احد إخوان الأمير كان متزوجا من أختها عائشة وهو مالم يذكره أحد من الذين أرخو العائلة الأمير، ولكنها تكشف في هذا الكتاب عددا من أتباع اليشرطي في فلسطين فتورد إسم محمد الدلسي.<sup>13</sup> في مدينة صفد والإسم بهذه الصيغة يكون اسم كبير عائلة الدلسي في تلك المدينة والتي تحدثنا عن هجرتها بقيادة زعيمها احمد الطيب بن سالم خليفة الأمير في برج حمزة (البويرة اليوم).

ويبدو أن أساليب التهم التي تتبعها الدول العربية اليوم لمعارضيها المتعلقة بوطنيتهم وشرفهم وسلوكهم هي أساليب متوارثة من العهد العثماني حيث يورد البيطار ان اليشرطي وجماعته، اتهموا بأنهم يقومون تحت غطاء التصوف والتدين بكل الموبقات حتى الزنا بالأمهات. ولكنه يؤكد انه ما علم عنه سوى ما يوجب الكمال "وحاصل الكلام في سيرة هذا المترجم المفضال فإنها اختلفت فيه أقوال الرجال، فمنهم من طعن به وزاد، ومنهم من برأه من كل مايوجب الملام والفساد، وإن الحق يقال ما علمنا منه سوى ما يوجب الكمال"32.

وخلال قراءتي لكتاب اليشرطية عثرت في صفحة 198 على أنشودة أحفظها عن أمى عن أبيها تقول: "ياكوكب العصر يانور بارينا، لولاك لم يسر نور الهدى فينا قد كنت أهواها من قبل مجلاها، والقلب ناجاها في طورسينينا".

<sup>32 -</sup> عبد الرزاق، البيطار، مصدر سابق ونفس الصفحة.



<sup>28 -</sup> عبد الرزاق، البيطار، مصدر سابق ص1066.

<sup>29 -</sup> فاطمة، الحسنية اليشرطية، مرجع سابق ونفس الصفحة.

<sup>30 -</sup> المرجع نفسه، ص 198.

<sup>31 -</sup> المرجع نفسه، ص 198.

فإذا بهذه الأنشودة هي من أناشيد الطريقة الشاذلية اليشرطية وأوردتها المؤلفة بالكامل، واعتقد أن ذلك يعني إنها كانت منتشرة في صفوف الجزائريين المهاجرين، ونجد في أواخر القرن التاسع عشر متصوفا جزائريا من غربي الجزائر يدعى عبد الباقي الشعشاعي هاجر إلى المشرق، والتقي في مدينة نابلس بالشيخ اليشرطي وسلكَ في الطريقَة، وقد مكث في نابلس وأنجب زوجته ابنه البكر محمد الذي عرف في الجزائر بسيدي الشيخ محمد النابلسي، ويبدو أن محمدا هذا ظل يتنقل بين فلسطين والجزائر حتى توفي في الجزائر عام 1927،

وفي ثلاثينيات القرن العشرين نجد الشيخ الهلالي عميمور يدخل الطريقة الشاذلية العليوية بعد زيارة قام بها إلى فلسطين في تلك المرحلة الشيخ احمد العليوي واخذ عميمور الطريقة على يديه 34 والشيخ الهلالي عميمور كان مجاهدا مع الحاج أمين الحسيني قائد النضال الوطني الفلسطيني وخاصة في لجنة القدس العربية، وكان متنقلا بين القدس وغزة.

#### - عائلة اليعقوبي

وأما في دمشق ومشهدها الصوفي فإننا نجد في النصف الثاني من القرن التاسع عشر عائلة اليعقوبي، ومؤسس هذه العائلة في الشام هو محمّد الحسن بن محمدً العربي اليعقوبي، المهاجر من آيت سعادة في ولاية بجاية، ولاتزال هذه العائلة موجودة في ذات المنطقة. هاجر عام1847مع أحمد بن سالم، والمهدي السكلاوي ومحمد المبارك وغيرهم في الهجرة السياسية العربية الأولى في التاريخ المعاصر التي عرفت بـ(هجرة العلّماء) وسكن في حي السويقة قرب باب المصلّى، وكان عالمًا عارفا، دفن في جبل قاسيون بجوار المقام المنسوب لنبي الله ذي الكفلَ 35.

وقد برز من عائلة اليعقوبي في جانب التصوف عدة أسماء منها محمد مزيان بن محمد الحسن الذي توفي عام 1902 وكان عالما زاهدا وكان نسابا عالما بأنساب بيت النبوة وكان نقشبندي الطريقة. وأما محمد الشريف بن محمد الصديق بن محمد الحسن اليعقوبي فأخذ الطريقة الشاذلية عن خاله محمد المبارك الدلسي وخلفه في زاويته واخذ النقشبندية عن عمه محمد مزيان الذي اشرنا إليه، وعرفٌ عنه تأسيس المدارس في بيروت ودمشق وترأس الكلية الشرعية التي شارك في تأسيسها في بيروت إلى أن توفي. وهو قائد فرسان الجزائريين الذين تصدوا للجنرال غورو في معركة ميسلون 1920 تحت قيادة يوسف العظمة. 36 كما برز

<sup>36 -</sup> الفرفور، محمد عبد اللطيف صالح (1986). صفحات مشرقات وظلال وارفات من حياة العلامة الكبير السيد الشريف الشيخ إبراهيم اليعقوبي، ط1، ص19، ُدمشق.



<sup>33 -</sup> العشعاشي، مصطفى. السلسلة الذهبية بتعريف رجال الطريقة الهبرية الدرقاوية - عن الإنترنيت.

<sup>35 -</sup> مقابلة شخصية أجريتها مع الشيخ محمد أبي الهدى اليعقوبي في منزله بحي المهاجرين شارع خو رشيد بدمشق بتاريخ 2010.04.11.

منهم أخوه اسماعيل. وأنجب اسماعيل ولده المعروف في دمشق الشيخ إبراهيم وأنجب إبراهيم محمد أبا الهدى...إلخ.

# 7 - تجدد دور التلمسانيين في التصوف في بلاد الشام خلال القرن العشرين الميلادي

لم يتوقف دور التلمسانيين في حركة التصوف ببلاد الشام عند القرون الوسطى حسب التصنيف الغربي للقرون التاريخية، بل نجده قد تجدد في القرون الحديثة والمعاصرة وخاصة في القرن العشرين حيث نجد شخصيات صوفية تلمسانية لها بالغ الأثر في هذه الحياة. ومن هذه الشخصيات: محمد بن يلس التلمساني، أحمد بن محمد بن يلس ومحمد الهاشمي التلمساني.

#### أ- محمد بن يلس التلمساني

تعتبر عائلة بن يلس من العائلات العريقة في دمشق. وقد هاجرت عائلة بن يلس مع شيخها محمد إلى دمشق من تلمسان في أواخر عام 1911 للميلاد، واشتهرت منذ يومها الأول بالتصوف.

والشيخ بن يلس هو محمد بن شاوش (ويكتبها المشارقة شاويش وهي لفظة تركية تدل على مرتبة صف ضابط في الجيش العثماني وفي الحياة المدنية تدل على مرتبة رئيس مجموعة عمالية أو مراقب عمل) بن يلس ولد في الجزائر سنة 1847. وتظل حياة الشيخ بن يلس في الفترة 1847 - 1911(غير معروفة

ونحن لا نعلم عنها الكثير، فقد فرطت النخبة الجزائرية. وهكذا فرضت النخبة الجزائرية في بعضها، ومن هؤلاء الذين فرطت بهم وبتاريخهم الشيخ محمد بن يلس، فضاعت الفترة الجزائرية من حياته وهي الفترة الأطول. وحفظ لنا المشارقة الفترة الدمشقية منها وهي الأقصر (1911 - 1927) ولكنها أنصفته وأشارت إلى تاريخه في الجزائر بقولها أنه كان مرا على الإستعمار الفرنسي في الجزائر، فنحن نعلم من مؤرخيه المشارقة انه نزل حين وصوله مع عائلته إلى دمشق بحي السويقة في جامع عز الدين، ثم انتقل إلى منزل الشيخ تحمود أبو الشامات، واستقر في منطقة الصمادية حيث أسس زاوية وأقام دروسا وحلقات علمية.

ولما دخل الفرنسيون دمشق قارعهم وكان مرا عليهم رغم كبر سنه83. وقد سجنته فرنسا مطلع الاحتلال الفرنسي لسورية فهاجت دمشق حتى أطلق سراحه، وقد حاولت أن أترجمه في كتابي "الإشعاع المغربي في المشرق" المطبوع في الجزائرسنة

<sup>38 -</sup> الصواف، محمد عدنان (2004). موسوعة الأسر الدمشقية. دار الفكر، ج3، ص665، دمشق.



<sup>37 -</sup> أبو القاسم، سعد الله. مرجع سابق.

1997 منتظرا أن يصحح لي احد من عائلته أو أي من مثقفي تلمسان وشيوخها وللأسف لم استلم من احد لا تصحيحا ولا إضافة حتى الذين كتبوا عن الطرق الصوفية بما فيها الطريقة الشاذلية الدرقاوية لم يضيفوا شيئا، وكان ولا يزال يهمني في سيرته أمران:

أولهما: إن بعض المصادر الدمشقية تقول أنه كان يعد في الجزائر قبل هجرته منها إلى ثورة على فرنسا... وهذه المعلومة تحتاج إلى إجابة على أسئلة القصة كلها متى وأين وكيف ولماذا ومن...؟

ثانيهما: موقفه من الثورة السورية التي انطلقت ضد فرنسا في أواخر أيامه 1925 - 1927 وعلاقته بقائدها العسكري في الغوطة الأمير عز الدين الجزائري، فمعروف إن عائلة ألأمير عبد القادر التي تولى بعضها الكتابة عن تاريخها، وتاريخ الأمير عز الدين ضربت صفحا عن كتابة تاريخ الجزائريين في دمشق من غيرها سواء كان بن يلس أو المبارك أو أي من العائلات الجزائرية وهي مثلبة كبيرة لكتاب هذه العائلة سواء الأمير سعيد بن على أو بديعة الحسني أو غبرهما، وكذلك فإن الذين تناولوا الكتابة عن الثورة السورية الكبرى والحركة الوطنية السورية، ولا زالوا يكتبون. إنما يكتبون من وجهة نظر تدعي العلمانية وهو ادعاء يقتضي إقصاء دور الفئات الدينية في تحريك التاريخ وهو ما يعاني منه تاريخنا العربي في المغرب والمشرق على حد سواء. ومن تلك الفئات المقصاة فئة الطرق الصوفية بسلبياتها وإيجابياتها وشيوخها ورجالها. لذلك لم أجد ما يكفي عن موقف بن يلس ضد الفرنسيين في الشام، كما هو الحال مع موقفه ضدهم في الجزائر. وهو نقص تتحمله عائلته بالدرجة الأولى هنا وهناك، ويتحمله مؤرخو الطرق الصوفية وأدعياء العمل الإسلامي السياسي والديني بالدرجة الثانية، ويتحمله بالدرجة الثالثة مؤرخو حركة التحرر القومي العربي بتجلياتها الوطنية الحلية ويتحمله با لدرجة الأساسية من أخفى الوثائق أو أتلفها من قوى استعمارية ومحلية.

## هجرته إلى الشام ونشاطه فيها

هاجر الشيخ محمد بن يلس إلى الشام عبر البحر عن طريق طنجة في سبتمبر أيلول 1911. كان الشيخ محمد بن يلس من أشهر رجال الطريقة الشاذلية الدرقاوية في الجزائر خلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر والعشرية الأولى من القرن العشرين، ولكن هذا الفرع الدرقاوي لم يكن معروفا في الشام فاكتفى بتدريس الشاذلية الأصلية في جامع عز الدين وفي بيته ثم في زاوية الصمادية بحي الشاغور، وكان له تلاميذ نذكر منهم: محمد الهاشمي، محمود السيد، محمد كيوان، احمد التلمساني واحمد الشميساني. كما كانت له ديوان شعر أيضا.

توفى الشيخ محمد بن يلس بدمشق يوم الثلاثاء 26 ديسمبر 1927م أي في ذات العام الذي انتهت فيه الثورة السورية الكبرى ولكن المصادر لا تحدثنا كثيرا عن دوره في هذه الثورة سوى بإشارات عابرة وهو ما يحتاج إلى مزيد من البحث والتنقيب.

#### ب- احمد بن محمد بن یلس

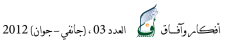
ولد في تلمسان سنة 1317هـ، وهاجر مع والده محمد بن يلس سنة 1327هـ وظل ملازما لوالده في زاوية الصمادية إلى أن أنشأ مدرسة بمنطقة مئذنة الشحم في دمشق وهذه المئذنة التي لا تزال قائمة حتى اليوم منذ العهد الأموي وهي التي تم الاتفاق على إبقائها من المسجد الذي تم هدمه في حارة النصارى بدمشق مقابل هدم الكنيسة التي أدخلت في المسجد الأموي مع البقاء على قبر يوحنا المعمدان (النبي يحيى) الذي لا يزال قائما وسط المسجد. قرب هذه المئذنة بني احمد بن محمد بن يلس مدرسته التي اسماها مدرسة الإرشاد والتعليم.وقد زار تلمسان. كما كانت له مجالس ذكر في زاوية والله يقرا فيها همزية البوصيري وبردته. ومن مؤلفاته نذكر الحدائق الوردية في الدروس التوحيدية، المنتخب من كلام العرب، العقد الثمين في سيرة سيد المرسلين، المجموعة السنية في أوراد السادة الشاذلية الدرقاوية التلمسانية.

وتوفى بدمشق سنة 1379 هـ ودفن بمقبرة باب الصغير قرب والده. وه

### ج- محمد الهاشمي التلمساني

ليس هناك كتاب صدر في الشام عن الحياة الدينية والوطنية في سوريا بدءا من العشرية الثانية للقرن ألعشرين إلا وتحدث عن الشيخ محمد الهاشمي التلمساني. وكنت أتفهم أن تتحدث عنه تلك الكتب التي تحمل وجهة نظر دينية فالرجل كان له شانه الديني.. ولكني تريثت حتى أفهم سر حديث الكتب السياسية الوطنية عنه... إلى أن عثرت على صور له وهو يتدرب على السلاح في صفوف المنظمات الشعبية التي تكونت في سورية بعد العدوان الثلاثي على مصر سنة 1956 وكان قد أسن حتى أن صحيفة سورية كتبت تحذر المعتدين من هذا الشعب الذي هرع فيه شيخ في التسعين من العمر هو محمد الهاشمي للتدرب على السلاح. (انظر الصورة رقم 54). وعرفت أنه شارك في عام 1920، في معركة ميسلون ضد جيش الاحتلال الفرنسي الذي يقوده الجنرال غورو، فقد كان رحمه الله يكره الاحتلال بكل أشكاله الثقافية والإقتصادية وينبه على ذلك دائما وكأنه شاب يعيش عصره، ولما ندبت الحكومة الشعب أيام العدوان الثلاثي على مصر وما أكثر ما يبيت لهذه ا لأمة، أسرع الجميع وعلى رأسهم العلماء وأهل الفضل على التدرب على السلاح، ونظمت المقاومة الشعبية وكان الشيخ رضى الله عنه

<sup>39 -</sup> سطيح، الحافظ وزميله. تاريخ علماء دمشق، دمشق ط1، ج1، ص 427.



من الأوائل في هذا الميدان،وصورته مع إخوانه شاهدة على ذلك، بل قام بحراسة حيه في المهاجرين وكان عمره قد جاوز السبعين.40

ولد محمد بن احمد بن الهاشمي بن عبد الرحمن بن بوجمعة الهاشمي يوم السبت 22 شوال 1298 هـ/1881م في مدينة سبدو التابعة لمدينة تلمسان. وكان والده من علمائها وقاضيا فيها، فلما توفي ترك أولادا صغارا، وكان محمد أكبرهم سنا.

بقى الشيخ مدة من الزمن ملازما للعلماء، قد انتظم في سلكهم جادا في الازدياد من العلم، ثم هاجر مع شيخه محمد بن يلس إلى بلاد الشام احتجاجا على قانون التجنيد ألإجباري الذي فرضته فرنسا على الجزائريين. يقول أبو القاسم سعد الله (وكانت هجرته مع شيخه محمد بن يلس، أثناء الرعب الذي أصاب تلمسان، وكل الجزائر، من فرض التجنيد الإجباري على الشباب، وابن يلس هو شيخه في الطريقة الدرقاوية.)41

قامت الدولة العثمانية بنفيه إلى أضنه في تركيا ووبقي شيخه ابن يلس في دمشق. وأطلقت سراحه بعد سنتين فعاد إلى دمشق، والتقى بشيخه ابن يلس من جديدة وسكن في السويقة حي الجزائريين التاريخي بدمشق وعمل حارسا ليليا في سوق مدحت بأشا وفي بعض الشركات الحكومية 42، ثم انتقل إلى حي المهاجرين قرب مقام محى الدين بن عربي.

وفي بلاد الشام لم تكن علاقته طيبة مع الدولة العثمانية وليس لدينا ما يوضح علاقته مع حكومة الملك فيصل التي جاءت بعدها وأما علاقته مع الإحتلال الفرنسي لدمشق فقد كانت دائما متوترة إذ شارك الرجل ضدها في معركة ميسلون عام 1920.

شيوخه في الشام: تابع أخذ العلم عن أكابر علماء دمشق، ومن أشهرهم الحدث الكبير بدر الدين الحسني، والشيخ أمين سويد، والشيخ جعفر الكتاني، والشيخ نجيب كيوان، والشيخ توفيق الأيوبي، والشيخ محمود العطار وأخذ عنه علم أصول الفقه، والشيخ محمد بن يوسف المعروف بالكافي وأخذ عنه الفقه المالكي، وقد أجازه أشياخه رحمهم الله بالعلوم العقلية والنقلية.

أما من ناحية التصوف فقد أذن له شيخه محمد بن يلس بالورد العام، لما رأى من تفوقه على تلامذته، من حيث العلم والمعرفة والنصح لهم وخدمتهم. ولما قدم المرشد الكبير أحمد بن مصطفى العلوي من الجزائر لأداء فريضة الحج، نزل في دمشق ربيع 1930 / 1348 هـ، وأذن لمحمد بن الهاشي بالورد الخاص، تلقين الاسم الأعظم، والإرشاد العام نشاطه نشر الطريقة الشاذلية الدرقاوية في دمشق وحمصُ

<sup>42 -</sup> محمد، رضا بشير قهوجي. مرجع سابق ص81.



<sup>40 -</sup> الحسني، محمد عدنان المجد (2003). فيض الإله العلي في ترجمة سيدنا الهاشمي، ص9، دمشق.

<sup>41 -</sup> أبو القاسم، سعد الله. مرجع سابق.

وحماة وحلب وغيرها في سورية والعراق ولبنان وفلسطين والأردن حتى عرفت باسمه ووصلت إلى تركيا وأوروبا وأمريكا43.

#### نشاطه:

كان بيته قبلة للعلماء والمتعلمين والزوار، لا يضجر من مقابلتهم، ويقيم -مع ضعف جسمه- حلقات منتظمة دورية للعلم والذكر في المساجد والبيوت، ويطوف في مساجد دمشق يجمع الناس على العلم وذكر الله والصلاة على رسول الله (صلى الله عليه وسلم). ولم يزل مثابراً على همته ونشاطه ودعوته حتى أيامه

اشترك محمد الهاشمي عام 1946 في تأسيس رابطة العلماء التي رأسها أبو الخير الميداني وكان عضو مجلس شبوخها وحين انتخب الشيخ محمد الكتاني رئيسا لها انتخب الهاشمي نائبا للرئيس وشارك في مؤتمر هذه الرابطة عام 1957 الذي عقد خصيصا لنصرة الجزائر وكانت له اليد الطولي في تأسيس دائرة أرباب الشعائق الدينية التي لازالت قائمة حتى اليوم وقد ترأسها فترة من الزمن.كما سعى لبناء مسجد الرضوان في حي المهاجرين. 44

عايش الشيخ الهاشمي ظروف سورية منذ الحرب العالمية الأولى: هزيمة الدولة العثمانية، الحكومة العربية بدمشق، الاحتلال الفرنسي1920، الثورة السورية الكبرى 1925 - 1927 والمقاومة الشعبية السياسية للاحتلال الفرنسي، استقلال سورية 1946، حرب فلسطين 1948، الانقلابات العسكرية المتتالية في الخمسينيات، الوحدة السورية- المصرية 1958وانفصالها في ايلول1961، كما عايش الثورة الجزائرية 1954 - 1962 التي كانت محركا أساسيا للحياة السياسية الشعبية في سورية، ولابد انه كانت له آراء لكننا لا نعرف أن أحدا سجلها أو كتب عنها. كانت لد دروس ومجالس علمية يومية كثيرة في عدة مساجد وأحياء دمشقية مثل الأموى،الشامية،المهاجرين، نور الدبن، النقاشات...إلخ.

كان للشبح محمد الهاشمي التلمساني تلاميذ كثر في بلاد الشام وفي تركيا وغيرهما ومن تلاميذه في سورية محمد سعيد البرهاني، وعيد القادر عيسى الحلبي، ومحمد النبهان الحلبي، هاشم السيد الدوماني، هاشم الخطيب، محمد سعيد البرهاني، إبراهيم اليعقوبي، يحي بستنجي، مصطفى تركماني، وسعيد حوى وغيرهم كثير من مشاهير العلماء والمتصوفة في بلاد الشام وكل المنطقة.

#### مؤلفاته:

1\_ مفتاح الجنة شرح عقيدة أهل السنة. 2 - الرَّسالة الموسومة بعقيدة أهل السنة مع نظَّمها.

<sup>44 -</sup> محمد، بن عبدالله المجد الحسني. مصدر سابق ص 5.



<sup>43 -</sup> أبو القاسم، سعد الله. مرجع سابق، ج7ص139.

#### مكانة الجزائرين في الحركة الفكرية (التصوف) ببلاد الشام مهاجرو تلمسان أنموذجا

3 ـ البحث الجامع والبرق اللامع والغيث الهامع فيما يتعلق بالصنعة والصانع.

4 - الرسالة الموسومة بسبيل السعادة في معنى كلمتي الشهادة مع نظمها.

5 - الدرة البهية.

6 ـ الحل السديد لما استشكله المريد من جواز الأخذ عن مرشدين.

7 - القول الفصل القويم في بيان المراد من وصية الحكيم.

8 ـ شرح شطرنج العارفين للشيخ محي الدين بن عربي

9\_ الأجوبة العشرة.

10 \_ شرح نظم عقيدة أهل السنة.

توفي محمد الهاشمي يوم الثلاثاء 12 من رجب 1381هـ الموافق 19 كانون الأول 1961م، وصُلي عليه بالجامع الأموي، ثم شيعته دمشق تحمله على الأكف إلى مقبرة الدحداح وبني له قبر خاص وضعت عليه يافطة تحمل عبارة مقام الشيخ محمد الهاشمي وقد زرت قبره في تسعينيات القرن العشرين وصورتها ثم زرتها العام 2010 فوجدت قبورا أخرى بجانب قبره داخل المقام نفسه وصورته ثانية.

#### د- أحمد الهاشمي التلمساني

هو ابن الشيخ محمد الهاشمي المذكور ولد في سبدو عام1909م (1327هـ) في سبدو أي قبل هجرة والده إلى دمشق عام 1911. أخذ عن الشيخ جعفر الكتاني والشيخ بدر الدين الحسني وأتقن الفرنسية، وظل يعمل في سوق الخياطين بدمشق إلى أن تفرغ لخدمة والده.

كان يزور أقاربه في الجزائر بين فترة وأخرى، يحسب من المتصوفين لكنه لم يصل إلى شهرة والده، ولم أعثر له على مؤلفات توفى بدمشق سنة 45.1978

#### الخاتمة

وفي الختام لا بد لي من القول إن إسهام العلماء الجزائريين في جانب التصوف من الحياة الفكرية والعقلية في بلاد الشام كانت إسهاما عريقا حيث يمتد إلى العهد المملوكي الأيوبي، كما أنه إسهاما متواصلا لم ينقطع بل تجدد في منتصف القرن التاسع عشر حتى سبعينيات القرن العشرين للميلاد. وبالإضافة إلى العراقة والتواصل فإن تأثير العلماء الجزائريين في التصوف ببلاد الشام ارتبط بقوة بالجهاد ضد الغزاة الصليبيين وضد المستبدين الطورانيين من الأتراك العثمانيين، ثم ضد الدول الاستعمارية الأوروبية وبالتحديد فرنسا وبريطانيا والحركة الصهيونية.

وأبرز البحث عدد من أسماء هؤلاء العلماء المتصوفة ومؤلفاتهم وأدوارهم

<sup>45 -</sup> مطيع، الحافظ وزميله. مصدر سابق، ج2، ص719.



السياسية والجهادية والتعليمية ومناظراتهم الفكرية على مر القرون. وبذلك رآهم البحث صناعا للوعى في المشرق العربي فالتطرف الجهادي الذي أبلو فيه كان رافدا قويا لعلماء جزائريين آخرين جاهدوا في صناعة الفكر القومي العربي الإسلامي في كل المنطقة من الوطن العربي من أمثال الأمير عبد القادر والشيخ طاهر الجزائري والشيخ بن يلس المهاجر من تلمسان حيث يبرز علماء تلمسان نموذجا قويا للتصوف الجهادي في بلاد الشام، وقد أعطاهم الباحثون الدمشقيون حقهم بما ألفوه من كتب عنهم وحفظوا تراثهم.

#### المراجع

- 1 أحمد، على (1989). الأندلسيون والمغاربة في بلاد الشام من نهاية القرن الخامس حتى نهاية القرن العاشر الهجري، ط1، دمشق.
- 2 البيطار، عبد الرزاق حسن (1992). حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، ط 2، ببروت.
  - 3 الحافظ، سطيع وزميله. تاريخ علماء دمشق، دمشق 3 أجزاء.
- 4 الحسني، محمد عدنان المجد (2003). فيض الإله العلي في ترجمة سيدنا الهاشي، دمشق.
- 5 سعد الله، أبو القاسم (1996). تاريخ الجزائر الثقافي. دار الغرب الإسلامي،
- 6 سوسة، أحمد(1985). للعرب واليهود في التاريخ. وزارة الإعلام، ط 5. بغداد.
- 7 الصواف، محمد عدنان (2004). موسوعة الأسر الدمشقية، دار الفكر، ط2، دمشق.
- 8 العسكري، عبد الله عبود. تاريخ التصوف في سورية : النشأة والتطور، دمشق
  - 9 عمار، على حسن. الصوفية والسياسة في مصر، القاهرة 2007، ط2.
  - 10 الغزالي، أبو حامد (د.ت). إحياء علوم الدين، دار الفكر، ط1، بيروت.
- 11 الغرفور، محمد عبد اللطيف صالح (1989). صفحات مشرقات وظلال وارفات من حياة العلامة الكبير السيد الشريف الشيخ إبراهيم اليعقوبي، ط1، دمشق.
- 12 قهوجي، محمد رضا بشير (2004). العلامة الهاشمي مربى السالكين. دمشق.
- 13 المرابط، جواد (1966). التصوف والأمير عبد القادر الحسني. دار اليقظة،
  - 14 الشرطية، فاطمة الحسنية (د.ت). رحلة إلى الحق.

