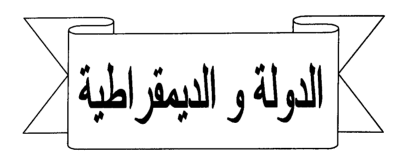
# الدولة و الديمقر اطية

مختار عريب قسم الفلسفة - كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية حامعة الحنائ



بقلم: الدكتور مختار عريب قسم الفلسفة -كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية جامعة الجزائر

«بما أن الوجود الفعلي للعقل يكمن في معرفته لنفسه بما هو موجود، وبما أن الدولة بصفتها عقل أمة — هي القانون الذي ينفذ إلى جميع علاقات وعادات ووعي مواطنيها، ينتج عن هذا أن دستور أية أمة يتبع بصفة عامة طباع ودرجة وعي أفرادها، وعليه فإن الحرية الذاتية للدولة وكذا الوجود الفعلي لدستورها يكمنان في وعي شعبها.

م: يتبين من هذا أن محاولة إعطاء دستور لشعب ما- مهما كان نــصيب هـــذا الدستور من العقلانية — بصفة قبلية هي نزوة تهم العنصر الذي يجعله واقعيا. لهذا فلكل شعب دستور يناسبه ويتــناسب هو الآخر معه».

هيجل :مبادئ فلسفة الحق. الفقرة 274.

يحتل مفهوم الدولة الصدارة في الصراعات الـــسياسية وكـــذلك في الفكـــر السياسي والفلسفي نظرا لما له من أهمية كبرى في تحديد مصير الشعوب.

وبما أن الدولة أخذت، منذ بروزها في المجتمعات الأولى، أشكالا مختلفة فقد دفع هذا المفكرين إلى البحث في أنواع الأنظمة وفي أحسن نظام منها. وقد احتل النظام الديمقراطي الصدارة في هذه البحوث نظرا لكونه أقل أنواع الأنظمة سلبيات وأكثرها إيجابيات لما لحرية الرأي والعمل والمبادرة من انعكاسات إيجابية على الفرد وعلى الجماعة التي تنتمي إليها.

وهكذا فإن إشكالية الدولة وأنواع الأنظمة كانت من اهتمامات أكبر المفكرين في الميدان السياسي و الفلسفي منذ السوفسطائيين إلى يومنا هذا. إنها محمورية أفلاطون و الفكر السياسي الأرسطي؛ كما أنها احتلت، بجانبها القانوني اهتمام المفكرين الرومانيين، وشكلت قاعدة بين عليها الفكر السياسي في الإسلام؛ لقد كانت أساس الانطلاقة الفكرية للنهضة الأوروبية وفلسفة العقد الاجتماعي؛ كما شكلت الديناميكية الفلسفية الهيجلية ثم الماركسية من بعدها. أما في وقتنا الحالي فقد أصبح مفهوما الدولة و الديمقراطية بمثلان مشكلة حساسة على المستويين النظري والعملي أصبح مفهوما الدولة و الديمقراطية بمثلان مشكلة حساسة على المستويين النظري والعملي في ما يسمى ببلدان العالم الثالث التي تنتمي إليها الجزائر، لأن دول هذه البلدان الناتجة عن حروب التحرر الوطني لم تحدد بعد نوعية وطبيعة التنظيمات السياسية التي تلائم أحسن وضعيتها التاريخية والثقافية.

# I- مفهوم الدولية:

# 1- مفهوم الدولة:

إن مفهوم الدولة يمكن تحديده على مستويين: الأول هو المستوى الفكري أي النظر إلى الدولة كمفهوم أو كفكرة توجد في وعي الأفراد وشعورهم بالانتماء إلى حــضارة معينة وأمة معينة تحدد معالمها المختلفة (مادية كانت أم معنوية) نتيجة لصيرورة تاريخية — ثقافية خاصة بها. و الثاني هو المستوى الواقعي لأن المفهوم ليس شيئا بحردا لا علاقة له

مع الواقع. إن مفهوم الدولة يتجسد بالضرورة في مؤسسات يكون عددها مناسبا لعدد أوجه النشاطات الاجتماعية المختلفة.

وسنركز جهدنا على المستوى الأول محاولين بذلك تحديد مفهوم الدولة على المستوى الفكري.

هناك محاولات عديدة لتقديم تعريف لمفهوم الدولة، لكننا نجد صعوبة في العشور على تعريف يمكن أن يكون موضع إجماع. فإذا عرفناها بتمثيل المصلحة العامة كان الرد بألها، على العكس من هذا، تمثل المصلحة الخاصة للطبقة الاجتماعية المسيطرة اقتصاديا؟ وإذا عرفناها بألها عبارة عن تجمع كبير للأفراد حر وإرادي، يقرر من خلاله إنشاء هيئة مدنية — سياسية للحفاظ على ملكية الشخص وحريته كان رد الفعل أن الإجماع مستحيل وبأن الدولة والحق لا يقامان إلا على القوة؛ أما إذا عرفناها بألها تمتاز "باحتكار العنف الجسدي الشرعي" كما يرى ماكس فيبر فستكون الإجابة بتقديم أدلة تثبت العكس: عقلانية، حماية الضعفاء والفقراء، تحقيق الأمن والسلم العموميين...إلى هل نعرفها بقدراها الايديولوجية؟ إن المدافعين عن الدولة سيجيبون بالنفي ويقدمون حجما تركز على العلم، الحكمة...إلى هل تعرف إذن بجهازها البيروقراطي؟ الرد هنا يكمن في القول بأن المسيرين يحاربون التحاوزات البيروقراطية؛ وأخيراً، هل الدولة عبارة عن مجموعة من المؤسسات المعدالة، التشريع، الأمن، الاقتصاد، الجهاز البيروقراطي...إلى؛

أو بالعكس، أن الدولة هي مصدر المؤسسات؟ إن الدولة لا يمكن أن تكون حصيلة المؤسسات التي تمثلها، كما أن المجتمع لا يمكن أن يكون حصيلة الأفراد لأن الحصيلة تفترض تجانس المكونات ووحدة الهوية بين الكل والأجزاء. بالإضافة إلى هذا، من يسيطر على هذه الأجزاء (المؤسسات) ويوجهها ويحدد لها أهدافا وسبل تحقيق هذه الأهداف؟ إنها الدولة، هذه الدولة إذن مصدر المؤسسات المختلفة بدلا أن تكون نتيجتها.

إذا كانت الدولة ليست واحدا من هذه العوامل المذكورة، فما هي إذن؟ إنها هذه التعريفات كلها مجتمعة. فهي تجمع بين المصلحة الخاصة والمصلحة العامـــة، بــين الإرادة والقوة بين احتكار العنف الشرعي واستعمال هذا العنف في الدفاع عن الضعفاء، بــين الأيديولوجية و العقلانية، بين البيروقراطية والمبادرة الفردية، بين أجهزة القمع، ومؤسسات الحرية، هذا من جهة. لكن الدولة تتعدى هذه التحسيدات الميدانية التي تجعل منها وسيلة

لتحقيق سياسة ما، من جهة أخرى. وبالفعل فإنه إذا كانت الدولة تتجسد بالسضرورة في سلطة سياسية أي في جهاز يتكون من مجموعة من الوسائل المادية والمعنوية تستعمل من أجل تحقيق أهداف سياسية ما، فإنها (الدولة) تتعدى في الوقت نفسه هذه الآلية لترقى إلى مستوى الرمزية و إلا فإنها ستبقى رهينة التغيرات السياسية والاجتماعية التي تحدث على مستوى المجتمعات و ما يصحبها من تغير للحكومات.

إن النظرية الماركسية تمثل أهم النظريات التي تبرز فيها هذه النظرة الآلية للدولة إلى ديرى ماركس في هذه الأحيرة «وسيلة تسلط طبقي». لكن في الحقيقة وكما أشرنا إلى ذلك سابقا انه إذا كانت الدولة تتجسد في مؤسسات وأشخاص وتستعمل وسائل معينة من أجل الوصول إلى أغراض ما، فإنها في الوقت نفسه تعبر عن شيء آخر يتجاوز هذه العوامل المادية ويترفع عنا ليصل إلى مستوى الرمز أي إلى مستوى الشعور الفكري للفرد بأنه ينتمي إلى هذه الدولة .لذلك فإن هذه الأحيرة لا تتمثل في الشرطي الحامل لرمز الدولة أو القاضي الذي يحكم باسم الدولة أو البيروقراطي الذي يقد الخلمة الإدارية باسم الدولة فحسب. إنها كل هذا وشيء آخر في الوقت نفسه. إنها بالإضافة إلى هذه الرموز المادية عبارة عن مفهوم أو فكرة تعكس وعي الأفراد وشعورهم بماضيهم وحاضرهم وكذلك تطلعاهم المستقبلية . لذلك فإنها هي التي تصبغ عليهم الوجود الاجتماعي لأنب بدون الدولة لا يمكن أن توجد حياة اجتماعية وبدون هذه الأخيرة لا يمكن أن يوجد وغائبا في الوقت نفسه. حاضرا لأنه يكفي مخالفة إشارة مرور صغيرة أو القيام بعمل ما غير قانوني، مهما كانت بساطته، لنجد أمامنا الدولة ممثلة في الشرطي. وغائب، لأنه لم غير ولن يرى أحد منا الدولة.

لكل هذا فإن النظر إلى الدولة كمجرد آلة تستعمل لتحقيق غرض ما يفقدها عنصرا هاما من عناصرها التكوينية أو الأهم منها وهو وضعيتها الغائية. إنها إذا كانت وسيلة فإنها غاية في الوقت نفسه لأن الفرد لا يحقق ذاتيته ولا رسالته التي أوجد من أجلها في هذه الأرض إلا إذا كان عضوا في دولة .إنه لا يحصل على حقوقه ولا يؤدي واجباته إلا في أطرها.إنها تمثل بالنسبة للمواطن الخاضع لقوانينها رمز وجوده الوطني والحضاري وكذلك تعبر عن طموحاته المستقبلية. وإذا فقدت الدولة هذه الرمزية فإنها تصبح كحسم بلا روح كآلة بدون محرك.

ومن ناحية أخرى، فإن النظرية الماركسية قالت بمبدأ أسبقية الحزب على الدولة إذ تصبح الدولة في النظام الاشتراكي بجرد وسيلة بيروقراطية لتحقيق سياسة الحزب. لكن هذه الأسبقية لا تتلاءم مع مفهوم الدولة كما حددناه سابقا: إن الدولة سابقة من الناحية الغائية على الأفراد و الأحزاب والحكومات. إن الأفراد يزولون و الدولة تبقى، والأحزاب تزول و الدولة تبقى. إن الدولة فكرة كما عبر تزول و الدولة تبقى، وبالإضافة إلى هذا عن ذلك هيحل وتزول الأشكال المجسدة للفكرة بينما الفكرة تبقى. وبالإضافة إلى هذا فإن فكرة أسبقية الحزب على الدولة مثلت خطرا على الدولة. وبالفعل فقد أدى زوال الأنظمة الاشتراكية القائمة على مبدأ الحزب الواحد إلى زوال الدولة التي ترمز إلى هذه الأنظمة، الشيء الذي وضع حياة الأمم التي كانت ترضخ تحت هذه المنظمة في خطر حيث وقعت حروب أهلية في الكثير منها بسبب زوال الرابط المعنوي الذي كان يربط بين أفراد هذه الأمم، أي الدولة.

وأخيرا فإن النظرية الماركسية التي راهنت على زوال الدولة الوطنية نتيجة لقيام الثورة الاشتراكية لم يتحقق رهانها هذا فحسب بل وأكثر من هذا، فإن ظاهرة الدولة سادت لدى جميع أمم العالم كدولة وطنية، من جهة، وبدأت تأخذ شكل تنظيم أممي واحد، من جهة أخرى. وهذا ما يؤدي بنا إلى التطرق إلى ظاهرة تدويل مفهوم الدولة.

#### 2- تدويل مفهوم الدولة:

إننا إذا كنا لا نستطيع أن نحدد مسبقا وبدقة ميزات الدولة و الأنظمة المستقبلية فإنه يمكننا على العكس من هذا، القول بأن هذه الميزات ستتمحور حول مفهوم العالميسة. وبالفعل فإن الظاهرة السياسية أصبحت في وقتنا الحالي تمتاز بالعالمية، هذه الميزة التي تجعل من كل انغلاق على النفس محاولة انتحار. أن الدولة الوطنية قد أحدث بالإضافة إلى أبعادها الداخلية، أبعادا عالمية. فإذا كانت تمثل تجسيدا للحرية الوطنية لسشعب ما لأن الوجود القانوني لهذا الشعب لا يعترف به إلا بوجود هذا التنظيم السياسي الممثل له، فإن هذا لا يكفي. فالدولة بالإضافة إلى هذا في حاجة إلى وجود قانوني على مستوى الدولي أي اعتراف الدول الأحرى بها كدولة ذات سيادة وطنية. وهذه الرغبة في تحقيق الاعتراف على المستويين، الداخلي، بالنسبة لمواطني الدولة، والخارجي، بالنسبة للدول الأحرى، المتوين، الانجليزية والفرنسية، اللتين أدت إلى انتشار ظاهرة الدولة الوطنية وأمميتها. فمنذ الثورتين، الإنجليزية والفرنسية، اللتين

أنجبتا الدولة الوطنية الحديثة، لم تتوقف هذه الأحيرة في الانتشار إلى جميع أنحاء المعمــورة وأصبحت مطلبا لكل الشعوب وأهم ميزة لمجتمعات القرن العشرين. إلها الآن موجودة في جميع أنحاء العالم وإذا غابث بحث عنها بجميع الوسائل إلى أن تتحقق. وما حروب التحرر الوطني التي عرفها القرن العشرون إلا دليل قاطع على ضرورة مثل هذا التنظيم بالنــسبة للشعوب.لكن هذا التنظيم لم يصل إلى استنفاذ كل قدراته حيث مازالت شعوب تحارب حين الآن من أجل تحقيق هذا المطلب الوطين (الفلسطينيون مثلا) حين برز اتجاه آخر: تجاوز بنيات الدولة الوطنية. إن الشكل الذي أخذته هذه الأخيرة خاصـة بعـض عناصره مثل الحدود الوطنية، الثقافة الوطنية، التربية الوطنية، النمو الوطني، الدفاع الوطني...إلخ، وجد نفسه غير قادر على الصمود أمام التغيرات السريعة التي حصلت في القرن العشرين ولم يستطع تحقيق العيش في إطار الاكتفاء الذاتي لهذه الدولة ولا تحقيــق السلم والأمن الضروريين لبقائها. وبالفعل، فإن التطور العلمي والتكنولوجي الهائل ومـــا تبعه من تطور في وسائل الاتصال والتبادل التجاري والثقافي...جعل من الحدود الوطنيسة اسما بدون مسمى رغم وجود مصالح الشرطة والجمارك. من نتائج هذه الوضعية الجديدة ضيق الحدود الوطنية واكتشاف الدول أنما غير قادرة حتى على الدفاع عن نفــــسها في إطار بنيتها الداخلية الضيقة مما اضطرها إلى التكتل مع دول أخرى مكونة بذلك تجمعات جهوية للوقوف أمام تهديدات الدول الأخرى من جهة، والانضمام إلى هيئة الأمم المتحدة للحصول على الاعتراف والشرعية الدولية من جهة أخرى. بالإضافة إلى هذا، فإن المصالح الاقتصادية والتجارية والمنافسة الدولية في هذا الميدان أجبرت الدول الصغيرة على التجمع في كتل اقتصادية من أجل الدفاع عن مصالحها بطريقة ناجعة أمــام خطــر الــشركات المتعددة الجنسيات المسيطرة على الاقتصاد العالمي. وأخيرا، فإن المصالح العسكرية لعبست هي الأخرى دورا أساسيا في خلق التجمعات الجهوية والعالمية بجميع أنواعها.

إن عجز الدولة الوطنية عن متابعة هذه الحركة المتعددة الأبعاد في عالم تسوده التأثيرات المتبادلة و التغيرات السريعة أجبرها على العمل في اتجاهين يظهران متناقضين للوهلة الأولى، لكنهما في الحقيقة لا يخرجان عن منطق السلطة السياسية: الاتجاه إلى الزيادة في قوتها. فمن ناحية، تحاول الدولة الوطنية أن تقوي استقلالها الوطني من أجل التحرر من الضغوط الخارجية، ومن ناحية أخرى تنظم إلى تجمعات جهوية و دولية رغم ما يحدثه هذا الانضمام من تقييد على خصوصياتها

وإذن على استقلالية قرارها. إن وراء هذا التناقض الظاهري يوجد تكامل جوهري: وراء فكرة الخصوصية الوطنية توجد إرادة الدولة في ممارسة سلطتها بدون منازع ولا مراقب داخل حدود معترف بما دوليا، ووراء الانضمام إلى تجمعات دولية توجد فكرة البحث عن الأمن الضروري لممارسة هذه السلطة. هذا ما يفسر خلق المنظمات الجهوية والدولية.

# أ- المنظمات الجهوية:

تؤسس هذه المنظمات على مبدأ الحصر، أي ألها ليست مفتوحة لجميع الدول ولكن مخصصة للبعض منها فقط. السبب في هذا يعود إلى كون هذه المنظمات لها أهداف محدودة لا يمكن أن تحقق إلا بشروط معينة وبطرق محددة. فمسئلا نجد أن أي دولة لا يسمح لها بالانضمام إلى جامعة الدول العربية إذا لم تكن تنتمي إلى العالم العربي أي إلى رقعة جغرافية معينة وتاريخ معين وترمي إلى تحقيق أهداف معينة. كذلك الحال بالنسبة إلى المنظمات الجهوية الأخرى، كمنظمة الوحدة الإفريقية، منظمة دول أمريكا الجنوبية، السوق الأوروبية المشتركة، منظمة دول جنوب شرق آسيا...إلخ.

# ب- المنظمات الدولية:

إن القرن العشرين إلى جانب كونه عصر المنظمات الجهوية فهو كذلك ميدان لبروز المنظمات الدولية التي تمثل ولأول مرة في تاريخ الإنسانية شكلا جديدا من أشكال العلاقات بين الدول. إن عدم قدرة تحالفات القرن التاسع عشر والقسم الأول من القرن العشرين على تحقيق الأمن و السلم الدوليين أجبر دول العالم على البحث عن تنظيم جديد لعلاقاتما كفيل بتحقيق التعايش السلمي بينها، تنظيم يأخذ شكل « مجتمع دولي منظم». وقد تجسدت هذه الفكرة لأول مرة في تنظيمين: «عصبة الأمم المتحدة» و « منظمة الأمم المتحدة ». الأول كان عبارة عن تنظيم خاص بالدول الرأسمالية الغربية ضد الاتحاد السوفياتي، ومن بعد عبارة عن تحالف مع هذا الأحير ضد النازية و الفاشية. هذا التحالف بين دول متناقضة في الأنظمة أدى إلى فشلها مفسما بذلك المجال إلى الثاني . هذا التنظيم الأحير على العكس من الأول يتلاءم أحسن مع وضعية العالم الجديدة الناتجة عن الحرب العالمية الثانية والمتميزة خاصة بظهور مركز سياسي جديد: بلاد العالم المناسف العكس من كنيحة لظاهرة استقلال مستعمرات . لذلك أقيمت منظمة الأمم المتحدة على العكس من عصبة الأمم، على مبدأ الشمولية أي انفتاحها لكل الدول الوطنية رغم شروط الانخسراط عصبة الأمم، على مبدأ الشمولية أي انفتاحها لكل الدول الوطنية رغم شروط الانخسراط

فيها التي من بينها: « قبول التزامات ميثاق الأمم المتحدة والقدرة على تطبيقها» (1). بالإضافة إلى كونما « مبنية على التعاون الإرادي بين الدول من أجل تحقيـــق أهـــداف مشتركة. وأهدافها ومبادئها هي : تحقيق الاستقلال و الأمن؛ ترقية المصالح المشتركة للدول في السلم والأمن والرفاهية للحميع؛ المحافظة على الأمن والــسلم العــالميين ؛ تطوير علاقات صداقة مبنية على مبدأ التساوى في الحقوق بين السشعوب وحقها في تقرير المصير؛ تحقيق التبادل العلمي بالقيضاء علي الميشاكل العالمية ذات الطابع الاقتصادي، الاجتماعي، الثقافي والإنسساني بتطوير واحترام وتشجيع حقوق الإنسان والحريات الأساسية بالنسبة للحميع بدون تمييز عنصري وجنسي ولغوي، وديني؛ وفي الأخير، جعل هذه المنظمة مركزا تتوحد فيه مجهودات الدول نحو تحقيق هذه الأهداف المشتركة» (2). ومنذ نشأهًا في الأربعينيات لم تتوقف المؤسسة الأممية في زيادة عدد المنخــرطين فيهـــا إلى أن أصبحت الآن تشمل جميع دول العالم ما عدا بعض الحالات الاستثنائية وقد لعست دورا كبيرا في تحقيق أهدافها المُذكورة آنفا حتى وإن كان ذلك بطريقة نسبية. وبالفعـــل فإنـــه رغم سيطرة القوى العظمي عليها (3)، فإلها لعبت دورا هاما في تحرير شعوب العالم الثالث من الهيمنة الاستعمارية. وأحسن مثال بالنسبة لنا في هذا الجال هو الدور الأساسي الذي لعبته المنظمة الأممية في مساندة القضية الجزائرية خلال الحرب.

ورغم هذه الشروط التي بدون توفرها لا يسمح الانخراط في منظمة الأمم المتحدة والتي تشكل نوعا من الحد في الصلاحيات الوطنية للدولة فإن هذه الأخيرة لا تفقد حريتها كلية ولا سيادها على المستويين الداخلي والخارجي ذلك أن «أحكام ميشاق الأمم المتحدة القانونية لا تسمح بالتدخل في الشؤون الداخلية التي قمم الصلاحية الوطنية لكل دولة» (4).

# 3- ما بعد منظمة الأمم المتحدة:

لكن سقوط المعسكر الاشتراكي الذي كان يمثل منافسا للنظام الرأسمالي لتحقيق التوازن الإستراتيجي معه، خاصة في الميدان العسكري، شكل بداية لانهيار المنظمات الجهوية وزيادة التوجه إلى تنظيم عالمي واحد يشمل جميع أوجه النشاطات الإنسانية . وقد أصبح هذا الاتجاه الجديد هو المسيطر على العلاقات الدولية. من أولى نتائج هذه الوضعية الجديدة بروز فكرة تمدف إلى إلغاء مبدأ «عدم التدخل في الشؤون الداخلية للدول» هي

فكرة «حق التدخل الإنساني» التي أفرزها حرب الخليج (5). وهذا يعين أن المحتمع الدولي أصبح له الحق في التدخل حتى في الشؤون الداخلمة للدول. وإن دل هذا على شيء فإنما يدل على أن شكل التنظيم الأممي الحالي أصبح غير قادر على التعبير عن العلاقات الدولية الجديدة وبالتالي يجب تجاوزه في بعض جوانبه لجعله يتماشى مع التطورات الجديدة التي أفرزت موازين قوى جديدة على المستوى الدولي. وبعبارة أخرى، فإن هذه الوضعية الجديدة تعبر عن محاولة أخرى لتحاوز البنيات السياسية الوطنية (الدول الوطنية) التي أصبحت غير قادرة على التعبير عن التوجهات الجديدة للعلاقات الدولية.

### II- مفهوم الديمقراطية:

إذا كانت الأنظمة السياسية ومن ضمنها النظام الديمقراطي خاضعة للزمان و المكان أي نسبية فهذا لا يتناقض و البحث عن مفهوم للديمقراطية يتعدى عاملي الزمان والمكان. إن الديمقراطية إذا كانت تعني نظاما اجتماعيا وسياسيا هدفه حل المشاكل و الـصراعات والتناقضات الملازمة للحياة في مجتمع فإنها تعني كذلك البحث النظري عن نموذج أعلمي للحكم يمكن اعتباره غاية يرمى إليها الإنسان من أجل تحقيق أغلى واثمن أمنية عنده: حريته. بالإضافة إلى هذه الحرية فإن هناك أشياء أخرى أساسية يهدف الإنسان كذلك إلى تحقيقها . من هذه الأشياء الأساسية عند الأفراد تلك التي يملكونها جماعيا و التي تــشكل المبدأ الذي تقوم عليه الديمقراطية ومن بينها الرغبة السياسية . و الديمقراطية هي إشـــباع هذه الرغبة التي تجعل الإنسان يهتم بالشيء العمومي ويقوم بهذا على أحسن وجه (6). إن الديمقراطية إذا كانت تعنى عند اليونانيين ﴿ حكم الشعب› . أي مشاركة المهواطنين في تسيير الشؤون العامة، فإنها تعنى في الوقت نفسه البحث عن الطريقة المثالية لتحقيق هذه المشاركة. من هنا ينتج تغيير واحتلاف الأنظمة الديمقراطية عبر الأزمنة مع ثبات الفكرة وتجدد البحث عن هذا المثال الأعلى لتحقيق هذه المشاركة. لقد كان هذا البحث موضع إهتمام اليونانيين، وهو موضع اهتمامنا اليوم وسيبقى من غير شك موضع اهتمام الأجيال القادمة، ذلك أنه إذا كان شكل الأنظمة الديمقراطية يختلف حسب الزمان والمكان كما أشرنا إلى ذلك، فإن مفهومها كبحث نظري عن نظام أمثل يبقسي اهتماماً متحدد باستمرار: فالديمقراطية الطبقية و المباشرة التي عرفتها أثينا ابتداء من القرن السادس قبـــل الميلاد تختلف عن الديمقراطية الغير مباشرة والتمثيلية التي عرفتها العصور الحديثة ونعرفها

الآن. في الأولى لا يعتبر مواطنا إلا الأثيني الأصل وهذا يكون الوحيد الذي يسسمح لله بالمشاركة في الحياة العامة و الشؤون السياسية منها، من ناحية، ونظرا لقلة عدد هولاء المواطنين كانت هذه المشاركة تتم بطريقة مباشرة أي كان كل مواطن يعتبر «كنائب» يجتمع مع بقية «النواب» في الساحة العمومية (الأغور) وينتخب ويقرر ...، من ناحية أخرى. أما في الثانية فإن الأمور تختلف عن هذا حيث أن كل المواطنين في دولة ما يعتبرون أعضاء في الدولة بغض النظر عن انتماءاتهم العرقية والدينية والطبقية، من ناحية ونظرا لكثرة المواطنين في الدولة الحديثة، الذين أصبحوا يعدون بالملايين وحتى بالملايير فإن التمثيل المباشر أصبح مستحيلا (فلنتصور لحظة الصينيين وهم أزيد من مليار نسمة مجتمعين في ساحة تيان مان ببكين لمناقشة أمور وهم أزيد من مليار نسمة محتمعين في ساحة تيان مان ببكين لمناقشة أمور الدولة!)، وهذا ما أدى إلى انتخاب عدد معين من النواب ليتكلموا باسم يقدموا لنا شيء يذكر يمكن الاستعانة به في تنظيم مجتمعاتنا المعاصرة فالهم، بخلاف هذا، ذكروا لنا الأفكار الأساسية الخاصة بمفهوم الديمقراطية كمثال أعلى للحكم أو كنموذج معياري يجب السعي إلى تحقيقه.

...هذا السعي إلى تحديد مفهوم الديمقراطية تطور مع تطور المجتمعات واهتماماة النظرية و العملية فهو يركز أحيانا على الديمقراطية كوسيلة لتحقيق الحرية، وأخرى كوسيلة لتحقيق العدالة الاجتماعية. لكن هذا لا يعني أن التطور الذي حصل على مستوى فكرة الديمقراطية قد تم بتحويل معناها من هذا إلى ذاك. لكن يعني أنه حصل كعملية جامعة لهذين المعنيين. ومن هنا فإنه من غير الصحيح أن نقول أن الديمقراطية كانت في البداية تعني الحرية ثم أصبحت بعد ذلك تعني العدالة الاجتماعية. الحقيقية هي انه إذا كانت الديمقراطية فهمت في البداية كبحث عن الحرية، فإن معناها أصبح من بعد الحرية يضم أيضا العدالة الاجتماعية (7).

## 1- الديمقراطية كوسيلة لتحقيق الحرية:

إن الديمقراطية مرتبطة ارتباطا وثيقا بفكرة الحرية: لا يمكن وجود نظام ديمقراطيي بدون حرية الفرد في العمل وفي الإبداع والتفكير. وفكرة أن الديمقراطية هـــي «حكــم الشعب بنفسه» معناه أن الديمقراطية تنفي أي حكم لا يكون نابعا من الشعب، وترتكز

هذا على فكرة الحرية في العلاقة بين الحاكم والمحكومين. لكن إشكالا يطرح هنا حيول مفهوم الحرية نفسه: فهناك مفهوم الحرية الذي ارتكزت عليه الديمقراطية في البداية وهـ الحرية منظورا إليها كميزة خاصة بكل كائن إنساني والتي بواسطتها يستطيع أن يتصرف في مصيره. هذه الحرية التي تترجم بغياب المضايقة وبالإحساس بالاستقلالية سواء المادية أو الروحية، يمكن أن نعبر عنها بفكرة الحرية- الاستقلالية . لكن، وبما أن هذه الاستقلالية معرضة لأخطار ومن أبرزها تعسف السلطة السياسية فإن المفكرين المسياسيين حاولوا البحث عن وسيلة تحميها من ذلك. وهكذا نتجت فكرة أحرى عن الحرية يمكن أن نسميها الحرية - المشاركة لأها تتمثل في اشتراك الرعبة في ممارسة السلطة السياسية من اجل منعها من أن تصبح سلطة ظالمة. وهكذا تظهر الديمقراطية كنظام يحقق الحرية السياسية لأن السلة هنا تقام على إرادة أولئك الذين تمارس عليهم. لكن يجب الإشارة إلى أن هذه الحرية السياسية ليست غاية في ذاها، فهي ليست شرعية إلا في حالة ضماها لاستقلالية المحكومين. وهكذا يتحقق بين الحرية – الاستقلالية والحرية- المشاركة ترتيب يحمل التاريخ الطويل لفكرة الديمقراطية شهادة عليه . فالديمقراطية كنظام حكومي قدر سبقها جهد كبير لتحرير الفكر تمخضت عنه، منذ بدأ عملية الإصلاح في أوروبا وحستي هذه الحركة الفكرية أحسن تعبير عنها في إعلان حقوق الإنسان والمواطن لسنوات 1789-1791 الذي ركز على الحقوق التي يقرها في حرية ملازمة للطبيعة الإنسانية: أن الإنسان يولد حرا ومن أجل أن يبقى هكذا، فإن ممارسة الوظيفة السياسية يجب أن تنظم بطريقة تسمح له بمراقبتها.

وهكذا فإن الديمقراطية كوسيلة لتحقيق الحرية تظهر متطابقة مع الفلسفة الليبرالية . و الحقوق التي تَضمنها هي عبارة عن إمكانيات يستلهمها الفرد من طبيعته، ويعود له الأمر في تحقيقها لهذا فإن كل النظام الحكومي يجب أن ينظم بطريقة تحد من اتجاه الـسلطة إلى عرقلة هذا المسعى . فأساس الحق السياسي هو الحرية الفردية، ولا يوجد تبرير لـه إلا الحرص عليها، ولا هدف يقصد إلى تحقيقه إلا ازدهارها.

لكن هذه الديمقراطية الليبرالية قد بينت قصورها على تحقيق سعادة الفرد كحق من حقوقه الأساسية فور بروز الانعكاسات السلبية الأولى للثورة الصناعية، التي أظهرت أنـــه إذا كانت الحرية ملكا للجميع فإنه لا يمكن لكل واحد أن يستفيد منها. ولهذا فإن المهـــم

هو ليس التمتع هذه الحرية الشكلية لكن الحصول على الوسائل التي تسمح بتحقيقها أي إدخال عدالة اجتماعية في المجتمع تضمن هذه الحرية للجميع وليس إبقاءها حكرا على أقلية من الناس.

#### 2- الديمقر اطية كوسيلة لتحقيق العدالة الاجتماعية:

من هنا برزت فكرة جديدة إلى الوجود: هي أن الحرية لا تتلخص في فكرة حقوق الإنسان: إن هذه الحقوق ما هي إلا عبارة عن مخادعة كما بين ذلك ماركس (9). إن الحقيقة هي أن الحرية ليست شيئا سابقا على الفرد يجب حمايته ولكنها قدرة يجب الحصول عليها . وهكذا رفض الاشتراكيون فكرة الحرية السياسية وركزوا اهتمامهم على فكرة الحرية الاجتماعية التي تمثل في نظرهم الوسيلة الوحيدة لتحرير الإنسان .

وقد أدى إدخال هذا المفهوم الجديد على فكرة الحريسة إلى تغييرات اجتماعية وسياسية جذرية عرفها القرن العشرون. فمن الديمقراطية السياسية (البرجوازية) تحرل الاهتمام إلى الديمقراطية الاجتماعية (الاشتراكية). وقد أدى هذا الاهتمام الجديد بدوره إلى تعدد في الأنظمة السياسية التي تنادي بالديمقراطية رغم اختلافها فيما بينها اختلافات جذرية سواء فيما يخص نظرتها إلى الإنسان أو فيما يخص التعريف الذي تقدمــه لمفهــوم الحرية، أو الدور الذي تحدده للسلطة السياسية. فأين هي الديمقراطية في هذه الحالة؟ هـــل كانت توجد في الأنظمة (الاشتراكية) لأوروبا الشرقية أم في الأنظمة السائدة في أوروب الغربية أو الولايات المتحدة الأمريكية ومن يسير على منوالها؟ الحقيقة هي أن الديمقراطية لم تحقق لا في هذه ولا في تلك. إنها تجمع بين الديمقراطية السياسية و الديمقراطية الاجتماعية وتتعداهما في الوقت نفسه. إن الديمقراطية لا يمكن حصرها في مفهوم الحرية الشكلية التي لا تسمن ولا تغني من جوع إن الإنسان بجانب حاجته إلى التمتع بحريته التي لا تستلب هو في حاجة أيضا إلى الوسائل التي تسمح له بتحقيق هذه الحرية . أما العدالة الاجتماعيـــة فهي بدورها غير قادرة على تحقيق الديمقراطية إذا أخذنا معناها كمـــا هـــو وارد عنـــد الاشتراكيين أي« التوزيع العادل» للخيرات الاقتصادية على جميع أفراد المحتمــع ســواء كان ذلك حسب مبدأ « لكل حسب عمله » فالمرحة الأولى من الاشتراكية، أو حسب مبدأ « لكل حسب حاجته» في المرحلة الثانية من الاشتراكية (الشيوعية) (10). إن الإنسان إذا كان في حاجة إلى مواد اقتصادية يشبع بما حاجته البيولوجية فإنه في نفس الحاجــة إلى

التمتع بحرية الرأي و التفكير و التنقل و العبادة واختيار النظام السياسي الذي يلائمه. إن النظرة الاشتراكية إلى مفهوم الديمقراطية وعلى غرار نظرتما إلى مفهوم الدولة نظرة آلية.

فالديمقراطية الاشتراكية عبارة عن وسيلة لتحقيق العدالة التوزيعية في الميدان الاقتصادي لا غير، هذه العدالة التي تتحقق بتأميم وسائل الإنتاج لكن مفهوم الديمقراطية وعلى العكس مما تدعيه الاشتراكية لا يعني الملكية الجماعية لوسائل الإنتاج إنه يعين المشاركة الحرة و الواعية للفرد وللجماعة في العمل السياسي والاجتماعي والاقتصادي لان الإنسان إذا كان كائنا مدنيا فإن هذا يعني أنه كائن سياسي كذلك، ولا يمكن تعريفه إلا بنظرة شاملة تلم في طياها كل حوانبه المتعددة . إن النظر إلى الديمقراطية كعملية اقتصادية بحتة أدى إلى نسيان العنصر الأساسي الذي تقوم عليه الديمقراطية أو أي نظام سياسي آخر : الفرد بعواطفه وباحساساته، بأفكاره وبآماله، بإمكاناته وبأهداف...إلخ، واصبح مجرد إنسان آلي لا يريد إلا تحقيق وإشباع رغباته الاقتصادية. وحتى هذه الأخريرة أزيل منها أهمها وهو رغبته في التملك. وكانت النتيجة من هذه النظرة المحدودة هي التضحية بالفرد لصالح مفاهيم تجريدية: الثورة، الحزب...

إن الديمقراطية لا يمكن أن تحقق بمضمولها دون شكلها أو بشكلها دون مضمولها شألها في ذلك شأن كل التصورات و المفاهيم التي تتطلب شكلا ومضمونا في الوقت نفسه. فكما أنه لا يمكن تصور الإنسان بدون لحم وعظم وصورة معينة فإنه لا يمكن كذلك تصور النظام الديمقراطي بدون مضمون (الحقوق الاجتماعية) وبدون شكل (الحقوق السياسية)، فالحريات السياسية هي المصورة و المحقوق الاجتماعية هي الهيولي ولا يمكن تحقيق الديمقراطية بغياب الصورة أو غياب الهيولي. وهكذا فإن فكرة الديمقراطية تتعدى أنماط تجسيدها. إنما عبارة عن مطلب أخلاقي لم تقدم له حتى الآن إلا حلول مؤقتة وجزئية.

ويبقى سؤال مهم فيما يخص الديمقراطية: ما هي أنجع طريقة لتحقيق النظام الديمقراطي؟ ملاحظة أولى نبدأ منها هنا وهي أن النظام الديمقراطي عبارة عن عملية للخلق الديمقراطي وليس نتيجة لقرار إداري. فهل يعقل أن نحقق الديمقراطيسة بدون ديمقراطين أي رجال يؤمنون بمزاياها وخصالها التي من أهمها الحرية، أثمن كستر لدى الإنسان، هذا الإيمان الذي يتجسد في شعورهم الديمقراطي نحو أنفسهم، أي لا يرضون بالتخلي عن حريتهم لأي كان، وفي تصرفاقهم ومعاملاتهم مع الآخرين. إن الديمقراطيسة

لا يمكنها أن تتحقق كواقع سوسيولوجي إلا بوجود مثل هؤلاء المواطنين. إن من يفرض الديمقراطية من فوق كمن يزرع نبته في غير تربتها الطبيعية. فرغم ما يقدمه لها من اعتناء اصطناعي فإنها لا تلبث أن تموت. إن الديمقراطية كتراث ثقافي تكون دائما مناسبة للظروف الوجودية (الظروف الاقتصادية، الظروف الثقافية من تاريخ وعادات وتقاليد وتصورات...)

للمجتمع الذي تترعرع فيه. لذلك نجد أرسطو قد ابرز من خلال دراسته للدستور الأثيني و الدساتير التي كانت معروفة في وقته التناسب الكبير بين عقلية المسعوب و أنظمتها السياسية مستخلصا من ذلك قاعدة سياسية علمية صالحة لكل زمان ومكان وهي أن لكل شعب النظام الذي يلائمه. ونجد نفس الملاحظة في الفكر الإسلامي حيث قال الرسول (م) "كما تكونون يولى عليكم"، أي أن الحكم يكون مناسبا للشعب الذي يمارس عليه ذلك أن الحكام هم في الوقت نفسه أعضاء من الشعب الذي يحكمونه وبالتالي تكون لهم نفس العقلية ونفس المؤهلات...إلخ. وبعد الفكر الإسلامي أكد هيجل هذه العلاقة التكاملية بين عقلية أمة ما وبين دستورها السياسي في نصر رائع وفي منتهي العبقرية حيث يقول: « بما أن الوجود الفعلي للعقل يكمن في معرفته لنفسه بما هو وعادات ووعي مواطنيها، ينتج عن هذا أن دستور أية أمة يتبع بصفة عامة طباع ودرجة وعي أفرادها. وعليه فإن الحرية الذاتية للدولة وكذا الوجود الفعلي لدستورها يكمنان في وعي شعبها.

م: يتبين من هذا أن محاولة إعطاء دستور لشعب ما- مهما كـان نـصيب هـذا الدستور من العقلانية- بصفة قبلية، هي نزوة قمم العنصر الذي يجعله واقعيا. لهذا فلكــل شعب دستور يناسبه ويتناسب هو الآخر معه »(11).

فالديمقراطية كدستور من الدساتير السياسية المتعددة يجب أن تتناسب مع وعي أفراد الدولة ومستوى تطورهم . فبدون وجود معين من الشعور الديمقراطي لا يمكن قيام النظام الديمقراطي. بهذه الطريقة تكون الديمقراطية نتاجا داخليا لأفراد السشعب السذين تنطبق عليهم وليست مجرد استيراد لأفكار وقوانين من مجتمعات أحرى لا تتناسب مع مستواهم الاجتماعي والاقتصادي والثقافي. والتحربة الديمقراطية " الجزائرية المتمثلة في دستور فبراير 1989 دليل قاطع على

أن الفكرة التي تنبع بطريقة اصطناعية في محيط غير محيطها الطبيعي مآلها الفشل. ويمكن أن نقدم أدلة كثيرة جدا تثبت هذه الملاحظة. ولنكتف بمثال من ميدان آخر من ميادين الحياة الاجتماعية: قانون المرور. إنه يكفي ملاحظة طريقة سير الناس بسياراتهم ومدى احترامهم لقانون المرور (الذي صيغ لمصلحة الجميع) لتكوين فكرة عن مدى انضباط المواطنين الجزائريين، هذا الانضباط الذي هو أساس قيام النظام الديمقراطي. فإذا لم يحترم كل واحد منا قواعد قانون المرور اليت تكمن في المبادئ والإشارات التي تدل عليها من أسبقية في المرور وضوء أحمر وإشارة التوقف الإحباري و، و...، فإن هذا يـؤدي إلى الفوضي وسيطرة قانون الأقوى. إن هناك علاقة طردية بين مستوى الرقي الثقافي والاقتصادي ومستوى احترام إشارات المرور في بلد ما. فكلما زاد هذا الرقي كلما زاد الحترام قانون المرور وكلما نقص كلما نقص هذا الأخير.

لكن هذا لا يعني أن هذا القانون يجب أن يبقى حكرا على البلدان المتطورة الآن أو أن الديمقراطية كنظام سياسي لا يمكن أن تتحقق في بلدان العالم الثالث. إن القول بمـــذا ينفى الحضارات الإنسانية نفسها التي هي عبارة عن عملية أخذ وعطاء متبادلة بين الشعوب منذ فحر التاريخ إلى يومنا هذا. المقصود من كلامنا في هذا الموضوع هو أنه على الذي يأحذ شيئا عن الغير أن يطبعه بطابعه الخاص وأن يستوعبه استيعابا كليا حتى يصير كأنه نابع من صميمه مــستعملا في ذلك الطرق التربوية ووسائل الإعلام المختلفة ليعود المواطنين على العمل به و التدرب عليه وفق مراحل محددة بطريقة مدروسة وليسست خاضعة للارتجال. وأحسن مثال يمكن أن نقدمه في هذا الميدان هو اليابان هذا البد الأسيوي الذي عرف نظاما إمبراطوريا منذ آلاف السنين و إلذي استطاع أن يأخذ من الغرب نظامه السياسي وتطوره في الميـــدان العلمـــي و التكنوالـــوجي ويطبعهما بطابعه الخاص، موفقاً في ذلك بين تاريخه وثقافته وبين متطلبات العصر الحديث. وقد كانت النتيجة مبهرة للحميع، مبهرة للشرقيين وللغربيين على خد سواء، لأن اليابان لم يستطيعوا استيعاب ما أحذوا عن الغرب فحسب بل، وأكثر من هُمُـذا، اســـتطاعوا أن يتحاوزوه في كثير من الميادين التي يعتبرها حكرا عليه. هذا في وقتنا الحاليُ: أما في القـــديم فإن اليونانيين أخذوا أكثر معارفهم العلمية و الفلــسفية عــن الــشعوب الشرقية القديمة وصاغوها بطريقتهم الخاصة، الشيء الذي سمح لهذه العلوم بالتحرر والاستقلالية وأصبحت علوم بمعناها الحالي. وكما أخذت هذه الشعوب بعضها عن بعض يمكن للجزائر أن تأخذ عن غيرها لتبيني الدولة الديمقراطية انطلاقا من ارتها الحضاري العربي الإسلامي.



#### الهو امش

- (1-2) ميثاق الأمم المتحدة: المادة الأولى.
- (3) هذه السيطرة المتحسدة في حق الفيتو بالنسبة لأعضاء مجلس الأمن الدائمين: الولايات المتحدة الأمريكية، وسيا، إنجلترا، فرنسا، الصين.
  - (4) مبثاق الأمم المتحدة: الفقرة 7. المادة 2.
  - رى نلاحظ حاليا تطبيق هذا المدأ الجديد في يوغسلافيا.
- (6) Georges Burdeau: Traité de Sciences Politiques. T:V.des regimes politiques. Librairie générale de droit. Paris 1970, pp:567-568
- (7) Ibid, pp:573-580.
- (8) هنا يكمن الإسهام الرئيسي للإسلام في هذا المجال بقوله بفكرة الديمقراطية الإنسانية. أنظر عباس محمود العقاد: الديمقر اطية في الإسلام . دار المعارف بمصر . القاهرة 1971.
- (9) K.MARX: La question juive.Librairie Aubier, Paris 1971.pp: 99-101
  (10) K.MARX: Critique du Programme de Gotha et D'ERFURT, Ed: Sociales, Paris 1972 .pp:28-29
  - (1) هيجل: مبادئ فلسفية الحق. الفقرة 274.